
ÉTUDES ET DOCUMENTS MISSIOLOGIQUES

Walter Ukurikiyimfura, auteur de cet ouvrage « Les apparitions 
mariales de Kibeho [1981–1989] : Foi, culture et mission en dialo-
gue », est un prêtre catholique romain du diocèse de Byumba. Né le 
11 septembre 1982 dans le District de Burera, au sein de la paroisse 
Bungwe, il a suivi ses études primaires et secondaires avant d’entrer 
en 2006 au Grand Séminaire Propédeutique de Rutongo. Il a ensuite 
poursuivi les études philosophiques (2007–2009), obtenant un certi-
fi cat d’études philosophiques, puis les études théologiques (2009–
2014) au Grand Séminaire Saint-Charles Borromée de Nyakibanda, 
où il a reçu le baccalauréat en théologie de l’Université Urbaniana 
de Rome.

Ordonné prêtre diocésain le 15 août 2014, il a exercé son ministère à la paroisse Mutete comme vicaire 
paroissial et aumônier de la Commission diocésaine de la jeunesse. En 2016, il a été nommé curé de la 
paroisse Rushaki, tout en continuant son service comme aumônier diocésain de la Commission diocé-
saine de la jeunesse.

De 2021 à 2025, il a poursuivi des études supérieures en théologie à l’Université Cardinal Stefan Wyszyń-
ski de Varsovie (UKSW), où il a obtenu un doctorat en missiologie. Sa thèse s’intitule : « Les aspects cul-
turels des apparitions mariales de Kibeho (1981–1989). Une approche missiologique ». Il est également 
l’auteur de l’article « L’éducation à la foi chrétienne dans la famille rwandaise », publié dans Nurt SVD, 
revue semestrielle de missiologie et d’études religieuses (vol. 57, n°1, 2023, pp. 315-332).

LES APPARITIONS 
MARIALES DE KIBEHO 

[1981–1989] : 

FOI, CULTURE ET MISSION 
EN DIALOGUE

Walter 
Ukurikiyimfura

57

ISBN 978-83-8281-699-0

9 788382 816990 >

LES A
P

PA
R

IT
IO

N
S M

A
R

IA
LES D

E K
IB

EH
O

W
alter

 
U

k
u

r
ik

iyim
fu

r
a



LES APPARITIONS 
MARIALES DE KIBEHO 

(1981–1989) : 

FOI, CULTURE ET MISSION 
EN DIALOGUE





LES APPARITIONS 
MARIALES DE KIBEHO 

(1981–1989) : 

FOI, CULTURE ET MISSION 
EN DIALOGUE

Walter Ukurikiyimfura

Warszawa 2025



Reviewers:
Prof. dr hab. Zbigniew Kubacki SJ
Prof. dr hab. Piotr Piasecki OMI

Print preparation:
Anna Maciejewska, Maciej Ostoja-Lniski

© Copyright by Jarosław Różański OMI, 2025
© Copyright by Walter Ukurikiyimfura, 2025

ISBN 978-83-8281-699-0
ISBN 978-83-8281-700-3 (on-line pdf)
ISNN 1896-5393

Wydawnictwo Naukowe 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego
ul. Dewajtis 5, domek nr 2
01-815 Warszawa
Poland

Printing:
Volumina.pl Sp. z o.o.

Études et Documents Missiologiques 57



– 5 –

SIGLES ET ABRÉVIATIONS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 13

INTRODUCTION GENERALE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 15

PREMIER CHAPITRE
QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 25
1.1.	 Une présence qui parle autrement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 26
	 1.1.1.	 Kibeho, lieu de rencontre entre le Ciel et une culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 26
	 1.1.2.	 Comment Marie a-t-elle choisi de se faire comprendre  
			   au Rwanda ? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                           	 27
1.2.	 Une parole maternelle : Marie parle en Kinyarwanda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 28
	 1.2.1.	 Le choix de la langue locale : plus qu’un moyen, un signe  
			   d’amour . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 31
	 1.2.2.	E xemples d’expressions mariales simples, mais pleines de sens . . . . . .      	 32
	 1.2.3.	 Le Kinyarwanda : vecteur de foi et de culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 39
1.3.	 Le ton d’une mère rwandaise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 41
	 1.3.1.	 La voix : douce mais sérieuse, une autorité maternelle . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 41
	 1.3.2.	 L’importance du ton dans la culture rwandaise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 42
	 1.3.3.	 Comment ce ton a façonné la réception du message marial . . . . . . . . . . .           	 43
1.4.	 La sourire, les larmes et les silences . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 44
	 1.4.1.	 Le sourire comme geste de paix . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 44
	 1.4.2.	 Les larmes de Marie : une douleur partagée . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 47
	 1.4.3.	 Le silence, plein de présence : spiritualité du non-dit dans  
			   la culture locale . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 50
1.5.	 Une Dame qui ressemble au peuple . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 55
	 1.5.1.	 Apparence physique : simplicité, jeunesse, douceur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 55

TABLE DES MATIÈRES



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 6 –

	 1.5.2.	 Vêtements : symboles culturels et spirituels (couleurs, style,  
			   absence d’artifices) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  	 61
		  1.5.2.1.  Une robe blanche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 62
		  1.5.2.2.  Un grand voile bleu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 63
	 1.5.3.	 Une présence non intimidante mais rayonnante . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 66
1.6.	 Les gestes qui parlent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        	 66
	 1.6.1.	 Les mouvements du corps : lenteur, respect, douceur . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 67
	 1.6.2.	 L’espace, la distance, la posture : tout est message . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 76
1.7.	 Un message incarné dans une culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 79
	 1.7.1.	 Pourquoi Marie a-t-elle choisi ces codes ? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 79
	 1.7.2.	 Une inculturation naturelle du message céleste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 80
	 1.7.3.	 L’impact : les Rwandais ont entendu avec le cœur, pas seulement  
			    avec l’esprit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                            	 80
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 81

DEUXIÈME CHAPITRE
ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE :  

SALUTATIONS ET ADIEUX A KIBEHO

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 83
2.1.	Q uand la Bible salue avec grandeur et simplicité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 84
	 2.1.1.	 Les salutations verbales dans les Écritures: des mots qui portent  
			   un monde . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                              	 84
	 2.1.2.	 Les gestes de salutation dans les traditions bibliques: une langue  
			   du corps et de l’âme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 	 85
2.2.	 La culture rwandaise du salut : un art de vivre et de relier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 86
	 2.2.1.	 Les salutations et adieux dans le quotidien rwandais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 87
		  2.2.1.1.  Gestes courants (main sur le cœur, inclinaison, contact  
			          visuel) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                              	 89
		  2.2.1.2.  Expressions dee salutations et adieux selon les moments  
			          du jour . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 97
	 2.2.2.	 Les salutations selon le contexte (visite, deuil, voyage, etc.) . . . . . . . . . . .           	 112
	 2.2.3.	 Les salutations et les adieux aux les relations d’intimité  
			   ou de respect . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                          	 113
2.3.	Q uand la Vierge Marie salue à la manière du Rwanda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 115
	 2.3.1.	 Les salutations et adieux dans les apparitions mariales  
			   en général . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                              	 115
	 2.3.2.	 À Kibeho, une salutation maternelle et personnalisée . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 116
		  2.3.2.1.  Avec Alphonsine Mumureke . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 116



– 7 –

		  2.3.2.2. Avec Nathalie Mukamazimpaka . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 118
		  2.3.2.3. Avec Marie Claire Mukangango . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 118
2.4.	 Une signification plus profonde : message culturel et missionnaire . . . . . . . . . .          	 119
	 2.4.1.	 Comment les salutations et les adieux ont facilité la réception  
			   du message à Kibeho . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 125
	 2.4.2.	 Pourquoi cette attitude rejoint une logique d’inculturation . . . . . . . . . . .           	 127
	 2.4.3.	 Une leçon missionnaire à travers les gestes ordinaires . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 128
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 131

TROISIÈME CHAPITRE
LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS  

ET LIENS SACRES

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 133
3.1.	 La famille rwandaise : une structure essentielle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 134
3.2.	 Hiérarchie et devoirs dans la famille traditionnelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 137
	 3.2.1.	 Les relations de respect et d’autorité entre les membres . . . . . . . . . . . . . . . .                	 137
	 3.2.2.	 Les devoirs dans la famille traditionnelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 139
		  3.2.2.1.  Les devoirs partagés : hommes et femmes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 139
		  3.2.2.2.  Les rôles spécifiques de l’homme dans le foyer  
			          et la communauté . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 140
		  3.2.2.3.  Les rôles spécifiques de la femme dans le foyer  
			          et la communauté . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 141
		  3.2.2.4.  La place et les responsabilités des enfants et des personnes  
			          âgées . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                               	 148
3.3.	 La parenté au Rwanda : une terminologie riche et précise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 149
	 3.3.1.	 Les mots pour dire famille, avec une attention particulière  
			   aux liens primaires, secondaires et élargis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 150
		  3.3.1.1.  Termes spécifiques des membres de la famille qui ont une  
			          relation primaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 150
		  3.3.1.2.  Termes spécifiques des membres de la famille qui ont  
			          une relation secondaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                      	 159
		  3.3.1.3.  Termes spécifiques des membres de la famille qui ont  
			          une relation étendue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          	 165
	 3.3.2.	 Le rôle de l’anthroponymie, et le sens particulier du « M »  
			   de Marie dans les apparitions . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 169
3.4.	 L’impact des termes familiaux rwandais dans la compréhension  
	 et la réception des apparitions maraiales de Kibeho . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 173
	 3.4.1.	 (U)Mwana (enfant) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                 	 173

TABLE DES MATIÈRES



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 8 –

	 3.4.2.	 (U)Mugore (femme) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                	 176
	 3.4.3.	 Nyina (sa mère) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 178
	 3.4.4.	 Umubyeyi (parent) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  	 179
3.5.	 Famille et mission : un dialogue entre culture et évangélisation . . . . . . . . . . . . . .              	 182
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 182

QUATRIÈME CHAPITRE
QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES  

AU CŒUR DE KIBEHO

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 185
4.1.	 La signification d’une œuvre artistique dans la culture rwandaise . . . . . . . . . . .           	 186
4.2.	 L’art rwandais à Kibeho : formes et influences . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 186
	 4.2.1.	 Les arts visuels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        	 186
	 4.2.2.	 La littérature orale et écrite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 186
	 4.2.3.	 La musique et la danse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 187
		  4.2.3.1.  Chants et danses dans le Rwanda traditionnel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 187
		  4.2.3.2.  Types de chants et danses traditionnels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 187
		     4.2.3.2.1.  Chansons . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                    	 187
		        4.2.3.2.1.1.  Le chant de danse « Imbyino » . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 188
		        4.2.3.2.1.2.  Le chant « Indirimbo » . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 188
		     4.2.3.2.2.  Les danses . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   	 189
		        4.2.3.2.2.1.  Imyiyereko (la danse Umuhamirizo et Intore) . . . . . . . . . . . . . . .               	 189
		        4.2.3.2.2.2.  La danse de la houe des Imparamba . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 189
		        4.2.3.2.2.3.  Les batteurs de tambours (les tambourineurs) . . . . . . . . . . . . . .              	 189
		  4.2.3.3.  Chants et la danse dans les apparitions de Kibeho . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 191
		     4.2.3.3.1.  Chants mariaux enseignés et transmis aux peuples  
			                de Dieu par Alphonsine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 191
		     4.2.3.3.2.  Chants mariaux enseignés et transmis aux peuples  
			                de Dieu par Nathalie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 194
		  4.2.3.4.  L’influence des chants et danses traditionnels sur la réception  
			          et l’interprétation des apparitions mariales de Kibeho . . . . . . . . . . . . .             	 198
4.3.	 Les éléments symboliques et matériels dans les apparitions . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 199
	 4.3.1.	 Symboles parlants . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   	 199
		  4.3.1.1.  La figure maternelle de Marie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 199
		  4.3.1.2.  Le jardin des fleurs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                             	 200
		  4.3.1.3.  Les nombres . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                     	 204
		     4.3.1.3.1.  Une apparition unique en Afrique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 204
		     4.3.1.3.2.  Deux commissions d’enquête . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 205



– 9 –

		     4.3.1.3.3.  Trois voyantes reconnues . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               	 206
		     4.3.1.3.4.  Quatre jours d’attaques démoniaques . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 209
		     4.3.1.3.5.  Huit années d’apparition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 210
	 4.3.2.	 Objets matériels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                      	 211
4.4. L’art comme vecteur missionnaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 212
	 4.4.1.	 L’art permet de transmettre l’Évangile sans l’imposer . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 212
	 4.4.2.	 Il crée un dialogue vrai entre foi et culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 213
	 4.4.3.	 Il soigne les blessures . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 213
	 4.4.4.	 Il ouvre à une mission respectueuse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 213
	 4.4.5.	 Il rend la catéchèse vivante . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 214
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 214

CINQUIÈME CHAPITRE
KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS  

SUR LA CULTURE RWANDAISE

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 215
5.1.	 Impact sur la langue et la sociolinguistique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 216
	 5.1.1.	 La situation sociolinguistique rwandaise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 216
	 5.1.2.	 Une langue touchée par le ciel : Kibeho et le Kinyarwanda . . . . . . . . . . . .            	 227
	 5.1.3.	 Une revalorisation culturelle et religieuse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 228
5.2. Culture et société : l’effet miroir de Kibeho . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 229
	 5.2.1.	 Dans la famille . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       	 229
		  5.2.1.1.  Renforcement de la foi familiale . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 229
		  5.2.1.2.  Renforcement des valeurs morales et éthiques . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 230
		  5.2.1.3.  Solidarité et soutien familial . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 230
	 5.2.2.	 Sur le plan culturel et économique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 231
	 5.2.3.	 Dans les comportements sociaux . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 233
	 5.2.4.	 Un souffle nouveau sur les arts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 234
		  5.2.4.1.  Culture et tradition . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 234
		  5.2.4.2.  Thèmes spirituels et religieux . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 235
		  5.2.4.3.  Littérature et narration . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 235
		  5.2.4.4.  Arts visuels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       	 235
		  5.2.4.5.  Musique et chanson . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 237
5.3.	 Une foi renouvelée : impact spirituel et théologique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 240
	 5.3.1.	 À court terme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                         	 240
		  5.3.1.1.  Renouveau spirituel et religieux au Rwanda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 240
		  5.3.1.2.  Augmentation des pèlerinages et développement du site  
			          en lieu de dévotion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 241

TABLE DES MATIÈRES



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 10 –

		  5.3.1.3.  Influence sur les pratiques religieuses locales et l’Église  
			          catholique au Rwanda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 242
	 5.3.2.	 À long terme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                          	 243
		  5.3.2.1.  Les transformations des croyances rwandaises . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 243
		  5.3.2.2.  L’éducation religieuse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 243
		  5.3.2.3.  L’évolution des perceptions après le génocide . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 243
	 5.3.3.	 Nouvelle théologie populaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 244
		  5.3.3.1.  Dévotion et prière . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 244
		     5.3.3.1.1.  Accent sur la paix et la réconciliation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 244
		  5.3.3.2.  Conversion et prière . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  	 246
		  5.3.3.3.  Valorisation de la Vierge Marie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 247
		     5.3.3.3.1.  Dévotion mariale . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          	 247
		     5.3.3.3.2.  Théologie mariale . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 248
		  5.3.3.4.  Éthique et engagement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 248
		     5.3.3.4.1.  Développement de caritas locales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 249
		     5.3.3.4.2.  Formation de leaders chrétiens dans l’esprit de paix . . . . . . . . . . .           	 249
		  5.3.3.5.  Une perspective eschatologique présente : vivre ici-bas  
			          avec le regard tourné vers le ciel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 249
	 5.3.4.	 Incorporation des croyances traditionnelles rwandaises dans  
			   les apparitions mariales de Kibeho : un impact positif pour  
			   renforcer la foi catholique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 250
		  5.3.4.1.  Nyina wa Jambo (Mère du Verbe) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 251
		  5.3.4.2.  Umubyeyi w’Imana (Mère de Dieu) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 252
		  5.3.4.3.  Jambo (le Verbe) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                	 258
		  5.3.4.4.  Imana (Dieu) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                    	 262
		  5.3.4.5.  Urukundo ( Amour) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 266
		  5.3.4.6.  Ubumuntu/Ubuntu (Humanité ou Humanisme) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 267
		  5.3.4.7.  Umugisha (Bénédiction) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 267
		  5.3.4.8.  Kwiyunga (Réconciliation) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 268
5.4.	 Foi et politique : Kibeho, ferment de paix . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 268
	 5.4.1.	E ngagement politique inspiré de la spiritualité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 268
	 5.4.2.	 Développement local . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 269
5.5.	 Impact médiatique et communication . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 270
	 5.5.1.	 Médias entre 1981 et 1989 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                        	 270
	 5.5.2.	 L’effet dans les familles et les communautés . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 271
	 5.5.3.	 Médias et promotion des valeurs de Kibeho . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 271
	 5.5.4.	 Rôle des médias audiovisuels après 1989 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 271
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 272



– 11 –

SIXIÈME CHAPITRE
LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 273
6.1.	 Kibeho, mission divine en terre africaine, Une perspective  
	 missionnaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                   	 274
6.2.	 Inculturation : l’Évangile parle le langage du peuple . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 274
	 6.2.1.	 Clarification des termes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 274
	 6.2.2.	 Kibeho, une inculturation vivante  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 279
		  6.2.2.1.  Kibeho, terre de Marie et lieu sacré dans un contexte africain . . . .  	 280
		  6.2.2.2.  Kibeho, un terrain d’intégration mutuelle entre pratiques  
			          chrétiennes et culturelles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    	 280
		     6.2.2.2.1.  Langue . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                        	 280
		     6.2.2.2.2.  Mère, Verbe, mots ayant un sens profond dans la foi  
			                et dans la culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                          	 282
		     6.2.2.2.3.  Rôle de Mère universelle et protectrice . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 282
		        6.2.2.2.3.1.  Une Mère dans la famille: la spiritualité mariale . . . . . . . . . . .           	 283
		        6.2.2.2.3.2.  Une Mère protectrice . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                	 283
		  6.2.2.3.  Inculturation des thèmes théologiques de paix,  
			          de réconciliation et de pénitence . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 286
		  6.2.2.4.  Inculturation des rites et formes de prière adaptés  
			          à la culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       	 287
		  6.2.2.5.  Épreuves de foi et de conversion personnelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 289
		  6.2.2.6.  Célébrations liturgiques enracinées dans la culture . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 289
		  6.2.2.7.  Les voyantes : ponts vivants entre foi et culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 290
		     6.2.2.7.1.  Jeunes et enracinées dans leur culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 290
		     6.2.2.7.2.  Des témoins crédibles et accessibles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 290
		     6.2.2.7.3.  Traductrices vivantes du divin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 291
		     6.2.2.7.4.  Des modèles d’inculturation missionnaire . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 291
		     6.2.2.7.5.  Une continuité vivante . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                   	 291
		     6.2.2.7.6.  Institution d’un pèlerinage adapté à la spiritualité locale . . . . .     	 292
		     6.2.2.7.7.  La portée eschatologique et prophétique des messages  
			                de Kibeho . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                    	 292
	 6.2.3.	 Kibeho, laboratoire vivant de l’inculturation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 292
		  6.2.3.1.  Un lieu de transformation spirituelle et culturelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 293
		  6.2.3.2.  Une foi enracinée . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 293
		  6.2.3.3.  Une Église africaine qui rayonne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 294
6.3.	 Les limites et les défis de l’inculturation des apparitions de Kibeho . . . . . . . . .         	 295
	 6.3.1.	 Les limites de l’inculturation des apparitions de Kibeho . . . . . . . . . . . . . . .               	 295
		  6.3.1.1.  Conflits entre croyances traditionnelles et message chrétien . . . .    	 295

TABLE DES MATIÈRES



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 12 –

		  6.3.1.2.  Réactions des fidèles et de l’Église face à ces tensions . . . . . . . . . . . . . .              	 296
		  6.3.1.3.  Les défis non résolus de l’inculturation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 296
		  6.3.1.4.  Vers une réconciliation entre culture et foi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 297
	 6.3.2.	 L’inculturation des apparitions de Kibeho face aux défis  
			   contemporains . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                       	 298
		  6.3.2.1.  Un contexte de modernisation et de globalisation . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 298
		  6.3.2.2.  Un affaiblissement de la transmission intergénérationnelle . . . . . .      	 299
		  6.3.2.3.  Défis pour maintenir une inculturation durable . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 299
6.4.	Q uelques solutions pour préserver l’inculturation des apparitions  
	 de Kibeho dans un Rwanda moderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 300
	 6.4.1.	 La nouvelle évangélisation dans l’Eglise du Rwanda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 300
	 6.4.2.	 La mise sur pied de la commission pour la culture . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 304
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 307

SEPTIÈME CHAPITRE
KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE  

(1981–1989)

INTRODUCTION . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                 	 309
7.1.	 Le sens théologique des apparitions mariales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 310
	 7.1.1.	 Une pédagogie divine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                              	 310
	 7.1.2.	 Un dessein miséricordieux . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                       	 310
7.2.	 Un message théologique pour une nation en crise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 313
	 7.2.1.	 La prière, la conversion, la foi : clés de la renaissance intérieure . . . . .     	 314
	 7.2.2.	 Un avertissement prophétique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  	 315
	 7.2.3.	 La souffrance, un mystère chargé d’espérance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 317
7.3.	 Une réponse culturelle aux besoins des Rwandais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 319
	 7.3.1.	 La culture au cœur du message . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 319
	 7.3.2.	 Un rappel aux valeurs ancestrales . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 319
	 7.3.3.	 Une inculturation équilibrée . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 322
	 7.3.4.	 Protection de la langue et de l’identité . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 324
	 7.3.5.	 Un message de Marie aux gouvernants : justice, fidélité  
			   et dignité humaine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                  	 325
Conclusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                            	 327

CONCLUSION GENERALE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                   	 329

BIBLIOGRAPHIE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                  	 335



– 13 –

AAS	 Acta Apostolicae Sedis (Vatican City, 1909-). 
Art	 Article
CAUE	 Conseil d’Architecture, d’Urbanisme et de l’Environnement  

de Martinique 
CDF	 Congrégation pour la Doctrine de la Foi
CEC	 Catéchisme de l’Eglise Catholique, Liberia Editrice Vaticana,  

Cité du Vatican 1992. 
Cf	 Confer
CL	E xhortation apostolique post-synodale Christifideles Laici du Pape 

Jean Paul II sur la vocation et la mission des laïcs dans l’Église  
et dans le monde (30 décembre 1988) : AAS (1989), 393-521.

CNRTL 	 Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales 
CNUR 	 Commission Nationale pour l’Unité et la Réconciliation 
COVID 	 Corona Virus Disease
CRR	 Constitution de la République Rwandaise
CTI	 Commission théologique internationale
éd 	 Éditeur
EN 	E xhortation Apostolique Evangelii Nuntiandi du Pape Paul VI sur 

l’évangélisation dans le monde moderne, Rome (8 dècembre 1975) : 
AAS 68 (1976), 5-76.

et al. 	E t alii
FC	E xhortation apostolique Familiaris Consortio du Pape Jean Paul II 

sur les taches de la famille chrétienne dans le monde d’aujourd’hui,  
Rome (22 novembre 1981) : AAS 74 (1982), 81-191.

GS	 Constitution pastorale Gaudium et Spes du Concile Vatican II  
sur l’Église, Rome, (7 décembre 1965) : AAS 58 ( 1966), 1025-1115.

SIGLES ET ABRÉVIATIONS



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 14 –

Ibid 	 Ibidem
Id 	 Idem
LG 	 Constitution dogmatique Lumen Gentium du Concile Vatican II  

sur le mystéère de l’Église (1964)
MINISPOC	 Ministry of Sports and Culture
MPPFG 	 Ministre à la Primature chargé de la Promotion de la Famille  

et du Genre
MSC	 Ministère des Sports et de la Culture
NURC	 National Unity and Reconciliation Commission 
no 	 Numero
op. cit 	 Opus citatum
ORSTOM	 Office de la Recherche Scientifique et Technique d’Outre-Mer 
p.	 Page
pp.	 Pages 
PP	 Lettre-Encyclique Princeps Pastorum du Pape Jean XXIII sur les 

missions, clergé autochtone, et participation des laïcs (28 novembre 
1959) : AAS 51 (1959), 833-864.

RALC	 Rwanda Academy of Language and Culture 
REB 	 Rwanda Basic Education Board
RMat 	 Lettre Encyclique Redemptoris Mater du Pape Jean-Paul II sur  

la Bienheureuse Vierge Marie dans la vie de l’Église en marche  
(25 mars 1987) : AAS 79 (1987), 361-433.

RMis	 Lettre Encyclique Redemptoris Missio du Pape Jean Paul II sur  
la valeur permanente du précepte missionnaire, Rome  
(7 décembre 1990) : AAS 83 (1991), 249-340.

SA	 Lettre-encyclique Slavorum Apostoli du Pape Jean Paul II à l’occasion 
du onzieme centenaire de l’oeuvre d’evangelisation des saints Cyrille 
et Méthode, (2 juin 1985) : AAS 77 (1985), 779-813.

s.d. 	 Sans date
SNR 	 Service National de Recensement
TTC 	T eacher Training Center
UKSW 	 Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie
UNESCO 	 United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization
UNR 	 Université Nationale du Rwanda
Vol. 	 Volume



– 15 –

Depuis les premiers siècles de l’histoire de l’Église, la Vierge Marie n’a cessé de 
manifester sa présence maternelle au cœur du monde. À travers les âges, les 
grands moments de l’histoire de l’humanité et sur presque tous les continents1, 
elle est apparue à des hommes, des femmes et souvent à de simples enfants, 
choisis pour transmettre des messages fondamentaux venus du Ciel appelant  
à la prière, à la conversion et à la paix. Ces phénomènes mariaux sont inter-
prétées comme le résultat d’une volonté divine : Dieu confèrerait désormais  
à sa Mère, et non plus à des prophètes, le soin de transmettre ses messages 
aux hommes2. Sur tous les hommes elle étend, comme une vraie reine (c’est-
à-dire comme une maman ayant une multitude d’enfants et portant le souci 
de tous ceux qui lui sont confiés) sa maternelle protection. C’est pourquoi, en 
même temps, elle guérit, console, convertit, réconforte3. Même si elle a cette 
puissance de guérison, elle n’est pas Dieu mais servante de Dieu (Lc, 38). Les 
hommes doivent l’invoquer et non pas l’adorer. Elle a dit à la voyante Nathalie 
dans les apparitions de Kibeho : « Moi, vous ne devez pas m’adorer parce que 
je ne suis pas Dieu, mais je suis une créature. Invoquez-moi »4.

1	 Cf. A. Tambourgi, Le phénomène des apparitions de Marie. In D. Couture, M. Hame-
lin, & L. Melançon (Eds.), Le bulletin l’autre Parole, Centre de Copie BP Papillon, no 
125, 2010, p. 17.

2	 Cf. A. L. Marlène, « Les apparitions et leur histoire », Archives de sciences sociales des 
religions, no 116, Éditions de l’EHESS, Toulouse 2001, p. 53.

3	 Cf. F. Bay, Les plus célèbres apparitions de la Sainte Vierge, Pierre Téqui (Editions) 
2005, p. 5.

4	 Cf. L’Apparition de N. Mukamazimpaka, du 26 mars 1983, dans E. Sinayobye, La Mère 
du Verbe à Kibeho : Un charisme de renouvellement spirituel pour notre temps, Edition 
du Sanctuaire Notre Dame de Kibeho/Pallotti-Presse, Kigali 2015, p. 243.

INTRODUCTION GENERALE



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 16 –

Il y a une trentaine d’années, des experts ont entrepris de dénombrer les 
apparitions de la Vierge depuis l’an 1000 et à l’époque, ils en avaient compté pas 
moins de 21 000. On en a recensé une centaine au XIXe siècle et plus de quatre 
cents le siècle suivant5. Au cours du seul XXe siècle, il a été recensé près de 400 
apparitions mariales (ou prétendues telles) et 200 pour la seule période com-
prise entre 1944 et 1993. Ces apparitions mariales montrent une constante :  
la préférence de Marie pour des cœurs humbles, capables de recevoir son mes-
sage avec foi et simplicité. Lourdes6, Fatima7 et La Salette8 en sont les exemples 
les plus emblématiques, où de jeunes voyants furent choisis comme porte-voix 
de ses appels à l’humanité. Ces événements ont eu un grand impact significa- 
tif sur la foi catholique des chrétiens et ont attiré des millions de pèlerins vers 
ces lieux saints et ont grandement influencé les valeurs culturelles et religieu-
ses locales.

Parmi les phénomènes mariaux reconnus et approuvés par l’Église catho-
lique au cours des derniers siècles, on compte ceux de Kibeho, au Rwanda, 
un pays marqué, dans les années 1980, par une foi vivante, mais aussi par de 
profondes tensions sociales et politiques. Ces apparitions, survenues entre 
1981 et 1989 se distinguent par leur contexte culturel unique et les messages 
prophétiques qu’elles ont véhiculés9. En 1981, au cœur du Rwanda rural, dans 
le petit village de Kibeho, s’ouvre un événement spirituel d’une portée excep-
tionnelle : la Vierge Marie apparaît à de jeunes élèves du collège de Kibeho qui, 
dans leur simplicité et leur pureté, ont su accueillir et transmettre ses appels 
dont la valeur de la prière, de la conversion et de l’amour fraternel. Seules les 
trois voyantes du début méritent d’être retenues comme authentiques: il s’agit 
d’Alphonsine MUMUREKE, Nathalie MUKAMAZIMPAKA, et Marie Claire 
MUKANGANGO. 

5	 Cf. A. L. Marlène, 2001, op. cit., p. 53.
6	 Cf. René Laurentin, Lourdes : histoire authentique des apparitions. Vol. 2, L’enfance de 

Bernadette et les trois premières apparitions : 7 janvier 1844–18 février 1858 (Paris : 
Lethielleux, 2002), p. 15.

7	 Cf. Hubert de Torcy, Les apparitions de la Vierge Marie : Fatima – Portugal, 1915–1917, 
Il est vivant !, no. 251 (juillet-août 2008) p. 38.

8	 Cf. Édouard Barthe, Pourquoi je crois à l’apparition de La Salette, 3e éd., plus complète 
(Paris : Nouvelle Librairie Catholique, Victor Sarlit, 1862), p. 4.

9	 Cf. A. Misago, Déclaration de l’Évêque de Gikongoro portant jugement définitif sur les 
faits dits « apparitions de Kibeho », Gikongoro 2001, pp. 5-6.



INTRODUCTION GENERALE

– 17 –

Les apparitions mariales qui ont eu lieu à Kibeho en 1981 ont été perçues 
par de nombreux Rwandais comme des événements d’une grande portée spi-
rituelle et morale, unissant la dévotion catholique aux sensibilités religieuses 
traditionnelles profondément enracinées dans la culture rwandaise. Bien que 
le pays fût déjà majoritairement chrétien, la réception de ces apparitions fut 
marquée à la fois par la foi et par des références culturelles locales.

Au départ, les réactions furent mitigées. Parmi les élèves et les enseignants 
du collège de Kibeho — où la première voyante, Alphonsine Mumureke, fit 
état de ses expériences —, régna une grande scepticisme. Plusieurs la soup-
çonnèrent d’être instable mentalement, possédée, ou encore impliquée dans 
la sorcellerie. Cette méfiance trouvait ses racines à la fois dans des explica-
tions psychologiques et culturelles. Alphonsine venait de Kibungo, dans l’Est 
du Rwanda, une région où subsistaient encore des pratiques spirituelles tra-
ditionnelles telles que la divination, la possession spirituelle et la sorcellerie 
(uburozi). Ses camarades interprétèrent donc ses expériences à travers ce pris-
me culturel, les percevant comme de possibles manifestations de forces occul-
tes plutôt que comme une expérience mystique chrétienne authentique. Les 
autorités scolaires, ne sachant comment réagir, autorisèrent diverses épreuves 
pendant ses extases — telles que des pincements, des brûlures ou des inter-
pellations — afin de déterminer s’il s’agissait d’un état naturel ou surnaturel. 
Peu à peu, cependant, la foi dans l’authenticité des apparitions s’est répandue.  
Alphonsine pria la Vierge de se manifester à d’autres afin que son expérience 
ne soit pas rejetée. Lorsque d’autres jeunes filles — Nathalie Mukamazimpaka 
et Marie-Claire Mukangango — commencèrent à recevoir les mêmes mes-
sages et visions, le doute s’atténua. La cohérence de leurs témoignages et la 
gravité morale des messages conduisirent beaucoup à reconnaître dans ces 
événements une véritable intervention de la Vierge Marie.

L’interprétation et la réception des apparitions de Kibeho ont été profon-
dément marquées par les traditions culturelles et spirituelles rwandaises. Plu-
sieurs facteurs ont façonné la manière dont ces événements ont été perçus et 
interprétés. Tout d’abord, le respect culturel profondément ancré envers les vi-
sionnaires a conféré à leur paroles une autorité particulière. Dans la tradition 
rwandaise, les personnes humbles et spirituellement réceptives, en particulier 
les jeunes femmes, étaient souvent considérées comme des messagères privi-
légiées du divin ou des ancêtres. Cette disposition culturelle a favorisé la cré-
dibilité des voyantes de Kibeho : leur jeunesse, leur simplicité et leur attitude 



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 18 –

de prière correspondaient aux critères traditionnels de véritables médiateurs 
spirituels.

Ensuite, la fonction prophétique  des apparitions a renforcé leur dignité 
auprès des croyants, en inscrivant ces événements dans une perspective re-
ligieuse et eschatologique. Les avertissements de la Vierge concernant un  
« fleuve de sang » et la corruption morale s’inscrivaient dans la fonction tra-
ditionnelle des prophètes (abapfumu), qui mettaient en garde la communauté 
lorsque les valeurs éthiques étaient transgressées. Ainsi, le message de Kibeho 
a été perçu dans une logique prophétique familière, reliant la prophétie bibli-
que aux catégories morales autochtones.

Par ailleurs, la logique religieuse syncrétique, qui combine des éléments 
de diffeérentes traditions spirituelles, a facilité l’intégration de ces expériences 
dans la vie quotidienne des communautés. La spiritualité rwandaise recon-
naissait depuis toujours les rêves, visions et expériences mystiques comme des 
formes légitimes de communication avec le divin ou les ancêtres. Cette vision 
du monde a créé une ouverture culturelle à la possibilité que Marie puisse 
s’adresser directement à son peuple. Les apparitions n’étaient donc pas perçues 
comme étrangères à la spiritualité africaine, mais plutôt comme une conti-
nuité du dialogue de Dieu avec l’humanité à travers des formes d’expérience 
déjà connues.

Enfin, les pratiques rituelles et la dimension communautaire ont per-
mis de transformer ces expériences individuelles en phénomènes collectifs, 
consolidant ainsi leur impact et leur mémoire sociale. La réponse populaire 
aux apparitions s’est traduite par des prières communautaires, des jeûnes, des 
chants et des lamentations publiques, pratiques qui évoquent à la fois la piété 
mariale catholique et les rites rwandais liés aux lieux sacrés. Cette convergen-
ce des formes rituelles a permis d’exprimer le message de Kibeho de manière 
authentiquement rwandaise et chrétienne, constituant ainsi un exemple vivant  
d’inculturation en acte.

La réception locale des apparitions de Kibeho révèle une interaction dyna-
mique entre la révélation chrétienne et la spiritualité africaine traditionnelle. 
D’abord accueillies avec scepticisme, ces apparitions ont progressivement été 
reconnues comme des appels à la conversion, à la prière et à la réconciliation, 
profondément enracinés dans l’imaginaire moral et religieux du peuple rwan-
dais. À travers le prisme de leurs traditions, les Rwandais ont reconnu en la  
« Mère du Verbe » une figure qui s’adresse non seulement à leur foi, mais aussi 
à leur âme collective, les invitant à l’amour, à l’unité et à l’espérance.



INTRODUCTION GENERALE

– 19 –

Ces apparitions, officiellement reconnues par l’Église catholique en 200110, 
se déroulèrent entre 1981 et 1989, marquant non seulement la vie religieuse 
du pays, mais aussi sa mémoire culturelle et sociale et demeurent à ce jour les 
seules authentifiées sur le continent africain. Elles se distinguent non seule-
ment par la force de leur message et la profondeur de leurs avertissements, 
mais aussi par leur ancrage dans une culture riche, communautaire et pro-
fondément symbolique, car à travers elles, le Ciel a semblé vouloir dialoguer 
avec un peuple, dans sa langue, dans ses gestes, dans ses symboles et dans  
sa sensibilité. Pourtant, au-delà du phénomène religieux, Kibeho est surtout 
un lieu de rencontre entre le Ciel et une culture, un espace où la foi chrétienne 
et l’âme rwandaise se sont reconnues et embrassées.

Il est évident que ces apparitions mariales de Kibeho (1981–1989) ont 
suscité un intérêt considérable, notamment sur les plans théologique, dog-
matique et spirituel. Cependant, la plupart des recherches existantes se sont 
concentrées sur l’authenticité des faits et la portée religieuse du message, en 
négligeant souvent ses dimensions culturelles et sociales. Or, le phénomène  
de Kibeho s’enracine profondément dans l’expérience vécue du peuple rwan-
dais : il s’adresse à une communauté façonnée par ses traditions, ses symbo- 
les, sa vision du monde et ses pratiques religieuses propres.

Ainsi, comprendre Kibeho ne peut se limiter à une lecture purement théo-
logique ou mystique ; il s’agit aussi de percevoir comment le message marial 
s’est exprimé, accueilli et interprété à travers les cadres culturels du Rwanda.  
La Vierge n’y parle pas seulement à des individus, mais à un peuple porteur 
d’une mémoire, d’un langage et d’une sensibilité spirituelle particuliers.

Cette étude se veut un pont : entre le ciel et la terre, entre le message de 
Marie et les réalités quotidiennes du Rwanda, entre les traditions ancestrales et 
la foi chrétienne. Il veut montrer comment la foi chrétienne, à travers les appa-
ritions de Kibeho, a trouvé un langage profondément enraciné dans la culture 
rwandaise. Il se propose d’explorer Kibeho comme un lieu de rencontre en-
tre la foi, la culture et la mission. Cela signifie mettre en dialogue le message 
spirituel (la foi), le contexte culturel rwandais (la culture), et l’appel à vivre  
et transmettre ce message (la mission). Il ne s’agit pas seulement d’analyser  
un phénomène religieux, mais de comprendre comment Dieu parle à travers 
les langages des peuples. À travers ces chapitres, Les apparitions de Kibeho 
(1981–1989) : Foi, culture et mission en dialogue nous propose un véritable 

10	 Cf. A., Misago, 2001, op.cit., p. 15.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 20 –

voyage, à la fois spirituel et profondément humain. Le message marial ne vient 
pas effacer la culture, mais la purifier, l’éclairer et la transfigurer. À Kibeho, 
la Vierge Marie ne s’est pas présentée comme une étrangère venue imposer 
un message venu d’ailleurs, mais comme une mère qui parle la langue de ses 
enfants. À travers la douceur d’une mère, Marie s’est faite proche du Rwanda. 
Elle a su rejoindre les Rwandais là où ils vivent, là où ils comprennent le mieux 
: Elle a parlé le Kinyarwanda, la langue du cœur de ce peuple. Elle a pris les 
gestes, les symboles, les attitudes et le ton d’une mère rwandaise. Par son sou-
rire, ses larmes et son silence, elle a exprimé un message profondément in-
carné dans la culture locale. Ainsi, à Kibeho, la foi chrétienne a rencontré la 
culture rwandaise, non dans un rapport de domination, mais dans un dialogue 
d’amour et de transformation mutuelle. Marie a enseigné, consolé, averti, mais 
toujours avec le ton d’une mère, la tendresse d’une éducatrice, la clarté d’une 
prophétesse. Tout en elle — parole, regard, vêtement, attitude — était signe  
et message. 

Dès lors, la problématique fondamentale de cette étude est la suivante : En 
quoi les apparitions et le message de Kibeho peuvent-ils être compris comme 
un phénomène à la fois spirituel, culturel et social, et comment ce message 
dialogue-t-il avec les valeurs et les croyances du peuple rwandais ? 

Pour y répondre, cette recherche adopte une approche missiologique et in-
terculturelle, visant à combler la lacune laissée par les études précédentes. Elle 
s’attache à montrer que Kibeho n’est pas seulement un lieu d’apparition, mais 
un espace de rencontre entre la foi chrétienne et la culture rwandaise — un 
lieu où la mission se fait dialogue, écoute et incarnation.

Les thèmes pertinents à cette dissertation sont organisés en sept chapitres 
distincts. Chacun d’eux explore une facette spécifique des apparitions de Ki-
beho, mettant en lumière les dimensions spirituelles, culturelles et missionnai-
res qui rendent ce phénomène unique. Chacun des chapitres est ensuite divisé  
en titres et sous-titres. L’étude entière commence par une introduction géné-
rale et se termine par une conclusion générale suivie d’une bibliographie. 

Le premier chapitre « Quand Marie parle la langue du cœur rwandais » 
explore comment Marie a choisi de parler le langage du peuple, non seulement 
avec des mots, mais avec des gestes, des silences et des expressions culturelles. 
Nous découvrirons la manière dont le ton maternel, le sourire, les larmes et 
les vêtements deviennent des outils de communication spirituelle, permettant 
aux Rwandais de comprendre le message du Ciel avec leur cœur et leur culture.  
Ce chapitre montre comment le message de Marie n’est pas tombé dans un 



INTRODUCTION GENERALE

– 21 –

vide culturel, mais a été reçu, compris et “traduit” dans une langue et une sen-
sibilité locales. Dieu ne s’impose pas « d’en haut » ; il se fait proche, parlant  
à chacun dans sa culture et son histoire. 

Après le premier chapitre sur la langue du cœur rwandais, nous entrons 
dans le deuxième chapitre « Entrer avec respect, partir avec tendresse : salu-
tations et adieux à Kibeho », un chapitre qui prolonge naturellement la même 
intuition : Dieu, à travers Marie, s’exprime dans les gestes et les codes relation-
nels du peuple, ici à travers les salutations et les adieux, moments clés de la vie 
sociale et spirituelle au Rwanda. Le lecteur découvrira comment les salutations 
et les adieux, dans la tradition rwandaise et dans les Écritures, deviennent des 
signes de respect, de proximité et de communication divine. Marie n’impose 
pas sa présence : elle entre en relation avec douceur, en respectant les codes 
culturels de salutation, de présence et d’adieu. Les gestes et paroles simples 
des voyantes avec Marie révèlent une pédagogie mariale adaptée à la culture 
locale, enseignant humilité, amour et communion. Ces gestes, porteurs de 
tendresse et d’humilité, deviennent un premier langage divin, transformant 
chaque apparition en un dialogue vivant entre le ciel et la terre. 

Après avoir montré, dans les deux premiers chapitres, comment Marie 
parle et entre en relation ( par la langue, le ton, les gestes, les salutations), nous 
passons maintenant à l’espace fondamental où se vit cette relation : la famille. 
La Vierge Marie apparaît à Kibeho comme une mère, une éducatrice, une fi-
gure de tendresse et d’autorité, donc à l’intérieur du langage symbolique de la 
famille rwandaise. C’est ainsi que le troisième chapitre « La famille au cœur de 
Kibeho : racines, devoirs et liens sacrés » est donc à la fois anthropologique, 
théologique et pastoral. Il met en lumière le rôle central de la famille dans la 
culture rwandaise et dans le message marial. La famille est le pilier de la société 
et le premier lieu de transmission de la foi. La structure familiale traditionnelle 
du Rwanda, avec ses relations de respect, ses devoirs, ses hiérarchies et les rôles 
propres à chacun — hommes, femmes et enfants —, éclaire la manière dont 
la Vierge Marie s’est présentée comme « Nyina wa Jambo » (Mère du Verbe). 
Par cette figure maternelle profondément enracinée dans la culture rwandaise, 
Marie rejoint le peuple à travers le langage et les symboles de la famille. Les 
termes familiaux employés à Kibeho — « Mwana (wanjye) » ((mon) enfant), 
« Mugore » (femme), « Nyina wa Jambo » (Mère du Verbe) et « Umubyeyi 
w’Imana » (Mère de Dieu) — sont de véritables révélations en miniature, de 
véritables “mots-théologies”. Ils constituent des clés d’interprétation culturelle 
et spirituelle, exprimant dans le vocabulaire concret du peuple la profondeur 



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 22 –

du mystère marial et la proximité du message divin. Marie s’insère ainsi au 
cœur de la famille rwandaise, invitant chacun à vivre la foi dans l’amour, la 
solidarité et la fidélité.

Après avoir exploré la langue, les gestes et la famille, nous examinons main-
tenant l’expression artistique rwandaise comme moyen par lequel le message 
marial se fait visible, audible et vivant. Le quatrième chapitre « Quand l’art 
parle au Ciel : les œuvres rwandaises au cœur de Kibeho » analyse la place de 
l’art — chants, danses, poésie, arts visuels, objets symboliques et littérature — 
dans la transmission des messages de Kibeho. Ce chapitre montre comment 
les apparitions ont intégré ces formes culturelles pour transmettre le message 
divin. Il permet de montrer que Kibeho n’est pas seulement un lieu de parole 
et de rencontre humaine et divine, mais aussi un lieu de culture, de beauté et 
d’inculturation artistique. L’art devient vecteur de dialogue entre foi et culture, 
capable de soigner, instruire et rapprocher le Ciel du quotidien des Rwandais.

Le cinquième chapitre « Kibeho, une source vive : l’impact des apparitions 
sur la culture rwandaise » est une synthèse essentielle : il dépasse l’analyse des 
gestes, de la langue, de la famille et de l’art pour montrer l’impact concret et 
durable des apparitions de Kibeho sur la société, la culture, la foi et la mission. 
Les apparitions ont contribué à un renouveau spirituel et culturel, favorisant  
la réconciliation, la paix et une revalorisation des traditions rwandaises dans  
la foi chrétienne. Kibeho est ainsi devenu un symbole d’espérance, une « source 
vive » qui continue d’irriguer la vie spirituelle et communautaire du Rwanda.

Le sixième chapitre « Là où la foi prend racine dans la culture » est clé, car 
il synthétise la réflexion précédente et ouvre sur la dimension missionnaire, 
théologique et culturelle des apparitions de Kibeho dans le contexte africain 
et contemporain. Il aborde la question fondamentale de l’inculturation : com-
ment la foi chrétienne peut-elle s’enraciner dans une culture, tout en affron-
tant les défis de l’inculturation et de la modernité sans dénaturer cette culture? 
Kibeho apparaît comme un exemple lumineux d’un dialogue fécond entre la 
foi et les traditions locales. Les voyantes deviennent des ponts vivants entre 
Dieu et le peuple, et les célébrations locales une incarnation de la prière et  
de la théologie populaire, tout en respectant les valeurs culturelles rwandaises. 
La culture n’est pas un obstacle, mais un terrain fertile où le message chrétien 
peut s’incarner, grandir et porter du fruit.

Enfin, le dernier chapitre « Kibeho, une réponse du Ciel aux cris d’un peu-
ple (1981–1989) » montre comment ces apparitions de Kibeho sont une répon-
se divine aux crises spirituelles, culturelles et sociales du Rwanda. À Kibeho  



INTRODUCTION GENERALE

– 23 –

Marie répond aux souffrances du peuple, enseigne la prière, la conversion  
et la paix, et rappelle aux dirigeants et aux fidèles l’importance de la justice,  
de la dignité humaine et de la réconciliation offrant ainsi un chemin d’espé-
rance avant la tempête. Aujourd’hui encore, ce message garde une brûlante 
actualité, invitant chacun à se tourner vers Dieu, à se réconcilier et à bâtir  
un avenir de paix.

Ainsi, ce parcours propose une lecture intégrale de Kibeho : non pas seu-
lement comme un fait mystique, mais comme une école de foi, de culture et 
de mission. En suivant les pas de Marie et des voyantes, nous découvrons un 
Dieu qui enseigne avec patience, qui parle par les symboles, qui éduque par 
la tendresse, et qui appelle à la conversion par le langage familier de la vie 
quotidienne. En définitive, Kibeho devient un miroir du dialogue entre le 
Ciel et l’Afrique, un lieu où la foi chrétienne se fait profondément humaine 
et africaine. C’est dans cette rencontre — entre le divin et le culturel, entre  
la foi et la tradition, entre la parole et le silence — que se dessine la mission  
la plus authentique : porter l’Évangile avec respect, dans la langue, le cœur  
et la culture des peuples.

Nous reconnaissons également que cet ouvrage s’inspire largement des re-
cherches menées dans le cadre de notre thèse de doctorat, soutenue à la Faculté 
de Théologie de l’Université UKSW (Université du Cardinal Stefan Wyszyński 
à Varsovie, Pologne), et publiée en juin 2025 sous le titre Les aspects culturels 
des apparitions mariales à Kibeho (1981–1989) : une approche missiologique.

Nous exprimons enfin notre profonde gratitude à toutes les personnes  
de bonne volonté qui ont contribué, de près ou de loin, à la réalisation et à la 
publication de cet ouvrage.





– 25 –

INTRODUCTION

Lorsque l’on parle d’apparitions mariales, on imagine souvent des événements 
mystérieux, transcendants, presque inaccessibles, où le Ciel se manifeste dans 
une lumière que l’homme peine à saisir. Mais à Kibeho, au cœur des collines 
rwandaises, quelque chose de singulier s’est produit : le message du Ciel s’est 
fait chair dans une culture, il s’est enraciné dans la langue, les gestes et la sensi-
bilité d’un peuple. Entre 1981 et 1989, les apparitions de Kibeho ne furent pas 
seulement un événement spirituel exceptionnel ; elles furent une rencontre 
— une rencontre entre le Ciel et la terre, entre la foi chrétienne et la culture 
rwandaise, entre le message universel de l’Évangile et le cœur d’un peuple 
concret. Dans cette rencontre, la Vierge Marie ne se présente pas comme une 
étrangère venue imposer un message venu d’ailleurs, mais comme une mère 
qui s’avance vers ses enfants, les comprend, les écoute et leur parle dans leur 
propre langage.

À Kibeho, Marie n’a pas parlé depuis les hauteurs : elle s’est abaissée avec 
douceur, choisissant un chemin d’amour et de proximité, jusqu’à emprunter 
les codes de communication du peuple rwandais. Elle a parlé en kinyarwanda, 
non par simple souci de se faire comprendre, mais comme un acte d’amour. 
Elle a utilisé le ton des mères, ce ton à la fois tendre et grave, familier et res-
pecté. Elle a souri, pleuré, gardé le silence. Elle a communiqué avec le corps, 
avec les yeux, avec la posture, avec les vêtements. Tout en elle était message, 
tout en elle était signe. Dans une société où la parole est relation et où le geste 
est langage, Marie a su rejoindre les siens là où ils vivent et comprennent le 

PREMIER CHAPITRE

QUAND MARIE PARLE LA LANGUE  
DU CŒUR RWANDAIS



PREMIER CHAPITRE

– 26 –

mieux : dans la beauté quotidienne du langage rwandais, où le mot, le regard 
et le silence participent à la même parole du cœur. Ce choix n’est pas anodin 
: il révèle une pédagogie divine, celle d’un Dieu qui ne parle jamais au-dessus 
de l’homme, mais toujours à sa hauteur. En Marie, le message céleste devient 
proximité, et la foi se fait culture.

Ce chapitre se propose d’explorer comment Marie a “parlé la langue du 
cœur rwandais” — non seulement à travers les mots, mais à travers une ma-
nière d’être, profondément enracinée dans la sensibilité, les symboles et la spi-
ritualité du Rwanda. En contemplant cette inculturation naturelle du message 
marial, nous découvrirons comment la foi, la culture et la mission s’unissent 
pour faire de Kibeho un lieu unique de dialogue entre Dieu et son peuple, un 
lieu où le Ciel parle avec un accent rwandais.

1.1. Une présence qui parle autrement

Quand Marie apparaît à Kibeho, elle ne se contente pas de transmettre des 
mots ou de donner des instructions. Elle se présente avant tout comme une 
présence vivante, une présence qui touche le cœur avant d’atteindre l’intellect. 
Son langage n’est pas seulement fait de paroles ; il est tissé de silences, de re-
gards, de gestes simples et délicats. Dans une culture où l’écoute, le respect et le 
non-dit occupent une place essentielle, Marie choisit de « parler » autrement : 
elle console, elle accompagne, elle veille. Elle se fait proche, non pas pour 
imposer, mais pour marcher avec le peuple, dans la douceur et la patience.  
À Kibeho, elle nous rappelle que parfois, le plus grand message ne se crie pas ; 
il se vit et se ressent dans la profondeur du cœur.

1.1.1. Kibeho, lieu de rencontre entre le Ciel et une culture

Lorsque les apparitions mariales ont commencé à Kibeho, personne ne s’atten-
dait à ce que le Ciel choisisse de se manifester d’une manière si intime, si pro-
che du cœur du peuple. Beaucoup imaginaient que le surnaturel se présente-
rait avec des éclats extraordinaires, dans une langue étrangère, ou revêtu d’une 
solennité impressionnante. Mais à Kibeho, il n’en fut rien. La Vierge Marie 
s’est adressée aux voyants avec douceur, dans leur langue, en empruntant leurs 
expressions, leurs images, leurs symboles. Sa voix n’avait rien d’écrasant ni de 
lointain : elle était maternelle, simple, presque familière. Ce n’était pas une voix 



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 27 –

descendue d’un ciel abstrait ; c’était une parole qui connaissait les collines, les 
chants, les peines et les joies du Rwanda.

Dans ce village perché au milieu des collines, Marie s’est faite proche d’un 
peuple, jusqu’à entrer dans son imaginaire, son quotidien, sa manière de res-
sentir et de prier. Elle n’a pas effacé la culture rwandaise ; au contraire, elle l’a 
embrassée, transfigurée, pour en faire un chemin vers Dieu. Kibeho devient 
alors bien plus qu’un simple lieu d’apparitions : il devient un espace sacré où 
le Ciel et la terre se rencontrent, où la foi chrétienne dialogue avec les tradi-
tions ancestrales, où chaque geste, chaque chant, chaque mot trouve un écho 
nouveau.

À travers Kibeho, nous découvrons que Dieu ne parle pas seulement dans 
des cathédrales ou dans des livres savants ; Il se révèle aussi dans la langue 
maternelle, dans les symboles, dans les rythmes profonds d’une culture. La 
rencontre de Marie avec le peuple rwandais à Kibeho est une invitation uni-
verselle : Dieu vient nous rejoindre là où nous sommes, avec ce que nous som-
mes, pour nous conduire plus loin, vers la paix, la réconciliation et la lumière.

1.1.2. Comment Marie a-t-elle choisi de se faire comprendre  
            au Rwanda ?

Marie n’est pas venue à Kibeho comme une reine distante ou une messagère 
étrangère. Elle n’est pas descendue du Ciel avec des discours imposants ou 
des visions inaccessibles. Au contraire, elle a choisi de se faire comprendre en 
entrant pleinement dans la manière d’être et de vivre du peuple rwandais. Elle 
a adopté la langue locale, simple et chaleureuse, celle qui porte les histoires, 
les chants et les proverbes transmis de génération en génération. Elle a parlé 
comme une mère parle à ses enfants, avec douceur et patience, en utilisant des 
images proches de la vie quotidienne.

Dans la culture rwandaise, la communication ne passe pas seulement par 
des mots. Elle se tisse aussi dans le silence, dans les regards, dans les gestes dis-
crets, dans le respect profond de l’autre. Marie a pleinement assumé cette façon 
d’entrer en relation. Elle n’a pas seulement transmis un message : elle a incarné 
une présence, une écoute, une tendresse. Dans un monde où la foi peut sem-
bler parfois froide, lointaine ou réduite à des règles, Marie a choisi un che-
min tout autre : celui de la proximité et de la délicatesse. Elle s’est faite proche, 
parlant non pas d’un piédestal, mais à hauteur d’homme, à hauteur de cœur. 
Par ses paroles et ses silences, par sa manière d’être et de se faire proche, elle 



PREMIER CHAPITRE

– 28 –

a révélé un Dieu qui ne s’impose pas par la force, mais qui attire par l’amour. 
Un Dieu qui se glisse dans nos coutumes, nos rythmes et nos symboles, pour 
mieux nous rejoindre là où nous sommes.

Ainsi, à Kibeho, Marie nous enseigne une vérité profonde : la foi n’est pas 
une langue étrangère qu’il faudrait apprendre, ni un fardeau qu’il faudrait por-
ter seul. Elle est une rencontre vivante, une conversation intime, un chemin 
partagé.

1.2. Une parole maternelle : Marie parle en Kinyarwanda

Partout où la Vierge Marie apparaît, quelle que soit la façon dont elle se ma-
nifeste, elle est libre d’agir comme elle veut. Elle s’adapte au lieu, à la culture 
et aux situations sociales. Elle parle la langue des voyants et s’adapte à leurs 
capacités mentales. Elle leur inspire des gestes et des attitudes selon le message 
qu’elle veut communiquer, mais en accord avec la mentalité locale1. Par exem-
ple à Lourdes le jeudi 25 mars 1858, lors de sa16ème apparition, Bernadette 
demandait le nom à la dame qui lui est apparue et l’entendait se présenter à elle 
en occitan. Bernadette raconte: « Elle leva les yeux au ciel, joignant en signe de 
prière ses mains qui étaient tendues et ouvertes vers la terre, et me dit: “Que 
soy era Immaculada Councepciou” »2, (ce qui signifie « Je suis l’Immaculée 
Conception »). La langue occitane est une langue romane, c’est à dire qu’elle est 
issue du latin, comme l’espagnol, le français, l’italien, le portugais, le roumain. 
Mais cette langue prestigieuse qui, au moyen âge, était celle des troubadours  
a failli disparaître au profit du français avec la naissance de la République 
Française. Comme toutes les langues régionales, les enfants avaient interdic-
tion de la parler. Puis les milieux intellectuels se sont intéressées à elle et l’on 
fait renaître3. 

Cette langue qui était en disparition était parlée dans les apparitions de 
1858 à Lourdes. Au XIXe siècle, avec le mouvement de Félibrige et le Prix 
Nobel pour Frédéric Mistral (1904), la langue occitane connaît un court re-
nouveau. Mais le XXe siècle renforce la diglossie dans le Midi. La diglossie 

1	 Cf. G. Biziyaremye, Marie Mère du Verbe : Dimensions théologiques du titre « Mère du 
Verbe » dans les apparitions de Kibeho, I.P.N. Kigali-Rwanda, 2è Édition 2023, p. 33.

2	 Cf. Sanctuaire Notre Dame de Lourdes, The apparitions, Lourdes, 2022, https://www.
lourdes-france.org/en/apparitions/, [29.05.2024] 

3	 Cf. https://www.aude.fr/parler-loccitan, [28.02.2024].



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 29 –

sociale et individuelle. L’éducation devient obligatoire et elle s’effectue, naturel-
lement, en français. Parler patois signifie une punition – il y a donc toute une 
génération qui ne connaît pas la langued’occitan. En plus, les deux guerres ont 
décimé la population masculine, alors que c’étaitelle qui parlait plus volontiers 
l’occitan. C’est une langue en dispersion4. 

Au XVIe siècle, à Guadalupe, au Mexique, la Vierge Marie s’est adressée  
à Juan Diego dans son dialecte, mais ni la traduction française ni la traduc-
tion espagnole. Une voix enchanteresse l’a appelé tendrement : “Juanito, Juan 
Dieguito ! ”, (ce qui signifie «Mon petit Jean, mon petit Jean-Jacques ! »). Ne 
sauraient rendre exactement la nuance d’exquise courtoisie, de quasi révérence 
qui relève la familiarité contenue dans le suffixe nahuatl5. C’est donc en na-
huatl, la langue locale, que l’indien Juan Diego reçoit les paroles douces et 
courtoises de la Madone, éblouissante de lumière6. 

Selon le récit des apparitions de Fatima, Marie est apparue et a parlé avec 
les petits enfants dans leur langue officielle et maternelle, le portugais7. Le  
19 septembre 1846, deux enfants disent avoir rencontré une Belle Dame dans 
les alpages où ils faisaient paître leurs vaches, au dessus du village de La Salette. 
Maximin Giraud a 11 ans et Mélanie Calvat 14 ans. D’abord assise et toute en 
larmes, la Belle Dame se lève et leur parle longuement, en français et en pa-
tois8. Maximin et Mélanie comme d’autre citoyens de la région des Alpes ont 
leur langue régional. Ils ont tous l’habitude de parler le patois de leur région, 
le Dauphiné, et comprennent à peine le françias9. C’est ainsi peut être que la 
Vierge basculera du français au patois afin de s’adapter à ses auditeurs.

L’apparition de la Sainte-Mère mérite une attention particulière également 
à Gietrzwald-Pologne, en 1877, année où la zone polonaise se trouva sujette 
à la germanisation imposée par le Chancelier Bismark, telle qu’elle interdit 

4	 Cf. K. Wójtowicz, La situation de la langue occitane, in Czasopisma Tom 8, Numer 1, 
Université Jagellonne de Cracovie 2008, pp. 50-54.

5	 Cf. B. Bonnet-Eymard, Notre-Dame de Guadalupe et son image merveilleuse devant 
l’histoire et la science, Guadalupe 1980, p. 4.

6	 Cf. C. Chaland, La Vierge est-elle polyglotte ? 2023, https://www.lepelerin.com/
religions-et-spiritualites/questions-denfants/la-vierge-est-elle-polyglotte-4530, 
[19.02.2024].

7	 Cf. Santuário de Fátima, Narrativa das aparições de Fátima, 2024, https://www.fatima.
pt/pt/pages/narrativa-das-aparicoes, [26.02.2024].

8	 Cf. Sanctuaire Notre-Dame de La Salette, L’histoire, L’Apparition de la Vierge Marie, 
Salette 2023, https://lasalette.cef.fr/lhistoire/, [16.05.2024].

9	 Cf. F. Bay, 2000, op. cit., p. 50. 



PREMIER CHAPITRE

– 30 –

carrément l’utilisation de la langue polonaise à toute la zone placée sous sa 
domination. La langue polonaise était donc interdite dans les écoles et dans 
tous les documents officiels de la région de Warmie. Cette année, deux jeu-
nes filles, Justyna Szafryńska et Barbara Samulowska, furent les protagonistes 
d’une apparition majestueuse de l’Immaculée Conception, qui transgressant la 
loi dure du Chancelier de fer, se confia à eux en leur parlant justement en polo-
nais10. Lorsqu’on lui a demandé qui elle était, la dame a répondu en Polonais :  
“Jestem Najświętsza Panna Maryja Niepokalanie Poczęta! ”, (ce qui signifie « Je 
suis la Bienheureuse Vierge Marie Immaculée Conception ! »), en demandant 
qu’ils récitassent le chapelet et annonçant la fin de la longue persécution reli-
gieuse11. 

À Kibeho, le premier choc fut linguistique. Marie ne s’est pas exprimée en 
latin, ni dans une langue lointaine ou réservée aux érudits. D’après les témoi-
gnages des trois authentiques voyantes de Kibeho, il s’agit de : Mumureke Al-
phomsine, Mukamazimpaka Nathalie et Mukangango Marie Claire, affirment 
que du début à la fin de leurs apparitions se sont déroulées dans la langue 
maternelle, le Kinyarwanda. La Vierge Marie leur donc parlait dans la langue 
des Rwandais. Selon Alphonsine : « La Dame me dit en ma langue maternelle 
Mwana »12 , ce qui signifie (enfant). D’après Nathalie :«…et dans cette lumiè-
re sortit une voix triste qui me disait dans ma langue maternelle Mwana »13.  
Quant à Marie Claire, « […] la voix l’appelant de nouveau en Kinyarwanda 
par son prénom et elle a répondu Karame »14. L’expression Karame, comme 
l’explique Misago, est une expression de politesse dans la culture rwandaise 
lorsqu’on est appelé(e). Elle signifie « Longue vie à toi » ou, plus simplement, 
« Me voici » (en signe de respect et de reconnaissance envers l’interlocuteur) 
»15. Leurs témoignages ont été confirmés par l’Ordinaire du lieu, l’évêque du 
diocèse où ont eu lieu ces apparitions. Ce dernier a déclaré que, « la Vierge 

10	 Cf. Sanktuarium Matki Bożej Gietrzwałdzkiej, Historia, Objawienia Matki Bożej  
w Gietrzwałdzie, 2024, https://sanktuariummaryjne.pl/page/24/historia, [19.02.2024].

11	 Cf. E. Polak-Pałkiewicz, Bitwa o Gietrzwałd, Tryumf Królowej, Wydawnictwo AA, 
Kraków 2018, pp.8.10.87.

12	 Cf. A. Mumureke, Les apparitions de Kibeho : Témoignage inédit d’Alphonsine Mumu-
reke, recueilli par Mundere Aloys, Kibeho Sanctuary, Pallotin Presse Ltd, 2022, p. 48.

13	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op.cit., p. 140.
14	 Cf. A. Misago, Les apparitions de Kibeho au Rwanda, Facultés Catholiques de Kins-

hansa, Kinshansa, 1991, p. 71. 
15	 Cf. Ibid. p. 68. 



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 31 –

Marie est apparue à Kibeho […] et s’est manifestée aux trois voyantes sous le 
vocable de « Nyina wa Jambo », c’est-à-dire « Mère du Verbe »: ce qui est sy-
nonyme de « Umubyeyi w’Imana », c’est-à-dire « Mère de Dieu », comme elle 
l’a expliqué »16. 

Elle a choisi le Kinyarwanda, la langue des collines, des veillées au coin du 
feu, des chants transmis de bouche à oreille. Pour ces jeunes filles simples, en-
tendre Marie dans leur propre langue fut une expérience bouleversante. Elles 
n’avaient pas devant elles une figure lointaine, inatteignable, mais une mère qui 
venait leur parler comme on parle à ses enfants, avec la tendresse et la chaleur 
d’un foyer. Dans un pays profondément attaché à l’oralité, la langue n’est pas un 
simple outil de communication : elle est un lieu d’identité, de mémoire et de 
vie. Que Marie parle en Kinyarwanda signifiait une chose immense : Dieu ne 
restait pas enfermé dans le ciel ou réservé à ceux qui maîtrisent des formules 
sacrées. Il descendait dans la langue du village, il entrait dans les mots de tous 
les jours, ceux qui portent la joie, la peine, l’espoir.

Ce choix linguistique n’est pas anodin : il révèle un Dieu qui ne veut pas 
seulement être compris, mais qui veut être proche, se faire intime. Par cette 
parole maternelle, Marie a offert à tout un peuple un signe de dignité : leur lan-
gue, leurs expressions, leur manière de dire et de ressentir pouvaient devenir  
le lieu d’une rencontre avec le divin.

Ainsi, à Kibeho, la langue n’a pas seulement été un moyen de transmettre 
un message ; elle a été le premier signe d’une tendresse infinie, d’une proximité 
désarmante. Une invitation à croire que Dieu parle toujours notre langue, celle 
du cœur, celle du quotidien.

1.2.1. Le choix de la langue locale : plus qu’un moyen, un signe  
            d’amour

Le choix du Kinyarwanda par Marie n’est pas un simple détail pratique. Il est 
un acte profondément symbolique, un signe d’amour délicat et puissant. Le 
Kinyarwanda est une langue pleine de nuances, de proverbes, de silences par-
lants. Chaque mot y porte un souffle de respect, chaque expression évoque un 
monde de gestes, de paysages et d’émotions. Par cette langue, on ne se contente 
pas d’informer ; on accueille, on console, on honore. En parlant le Kinyarwan-
da, Marie ne s’est pas adressée seulement à l’oreille du peuple, mais à son cœur 

16	 Cf. Id., 2001, op. cit., p. 15.



PREMIER CHAPITRE

– 32 –

le plus intime. Elle a montré qu’elle venait non pas imposer un message venu 
d’en haut, mais s’enraciner dans la vie quotidienne, dans les mots qui bercent 
les enfants, qui unissent les familles, qui chantent la beauté des collines. 

Ce choix est un signe d’humilité et de tendresse : Dieu se fait petit, se fait 
proche, pour que personne ne se sente exclu ou écrasé. Il ne demande pas au 
peuple de gravir la montagne pour le rejoindre ; il descend dans la vallée, dans 
la langue du village, pour marcher à leurs côtés. Ainsi, la langue devient un 
lieu sacré. Elle n’est plus seulement un outil de communication ; elle devient 
une passerelle entre le Ciel et la terre, un espace où l’amour se fait parole vi-
vante. En choisissant le Kinyarwanda, Marie rappelle à chacun que Dieu parle 
toujours notre langue la plus profonde : celle qui raconte nos peurs, nos joies, 
nos chants. Une langue où même le silence devient prière.

1.2.2. Exemples d’expressions mariales simples, mais pleines de sens

À Kibeho, Marie ne s’est pas présentée comme une reine éloignée ou une en-
seignante sévère. Elle a parlé comme une mère, avec des mots simples, directs, 
des phrases courtes et répétées, à la manière des mamans rwandaises qui mur-
murent sans cesse à leurs enfants les mêmes conseils pour les guider et les 
protéger. Ces expressions, parfois réduites à un seul mot, résonnent encore 
aujourd’hui dans le cœur de ceux qui les ont entendues. Elles étaient courtes, 
mais d’une force bouleversante. 

La langue Kinyarwanda ne contient que vingt-quatre lettres, parmi les-
quelles on retrouve 5 voyelles: /i/, /e/, /u/, /o/ et /a/17 et 17 consonnes et  
2 semi-voyelles ou semi-consonnes18 : b, c, d, f, g, h, j, k, l, m, n, p, r, s, t, v, z,  
(w, y)19. En kinyarwanda, des consonnes peuvent être jointes entre elles ou 
peuvent être jointes au semi-voyelles pour former des consonnes complexes. 
Des consonnes complexes peuvent être formées de 2 ou 3 consonnes qui peu-
vent être jointes par 1 ou 2 semi-voyelles20. Le Bureau national rwandais pour 

17	 Cf. Ministère des Sports et de la Culture (MSC), « Instructions du Ministre n° 001/2014 
du 08/10/2014 régissant l’Orthographe du Kinyarwanda » Kigali, 2014, Chap. II. Art. 3. 
no 11.

18	 Cf. Ibid.
19	 Cf. REB, Ikinyarwanda, Igitabo cy’Umwarimu, Umwaka wa mbere, Kigali, 2013, p. 9.
20	 Cf. MSC, 2014, op. cit., chap. III. Art. 7-10 ; Voir aussi REB, Ikinyarwanda: Amashuri 

Nderabarezi (TTC), Igitabo cy’umunyeshuri umwaka wa Kabiri, Kigali, 2020, pp. 196-
204.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 33 –

l’éducation de base affirme que les mots rwandais ont de nombreuses catégories 
grammaticales ; mais, parmi eux il y a les classes grammaticales plus utilisées 
dans l’enseignement au Rwanda. Ces mots rwandais sont grammaticalement 
arrangés en deux grandes catégories des classes  : Les classes grammaticales 
variables, ou mots variables et les classes grammaticales invariables, ou mots 
invariables. Le mot variable n’a pas toujours la même forme, il se transforme 
en fonction du contexte dans lequel il est utilisé. Tandis que le mot invariable 
a toujours la même forme, il ne change jamais même s’il est utilisé dans diffé-
rents contextes21.

Parmi les classes grammaticales des mots variables on y trouve (Amazi-
na :les noms, Ntera/ Ibisantera/ Izina ntera : les adjectifs, Ibinyazina : les pro-
noms et Inshinga : les verbes)22. Nous n’allons pas analyser toutes les expres-
sions de Marie à Kibeho que l’on retrouve dans ces classes grammaticales de 
mots variables, mais quelques-unes d’entre elles.

	 Les adjectifs « Ntera » 

Un adjectif est un mot qui dépend toujours d’un autre mot, généralement un 
nom. Il caractérise le nom (indique une propriété du nom : précision de la 
qualité, ou du défaut, de la taille, de la couleur, etc.) ; Il peut être mis dans 
toutes les classes nominales. Les caractéristiques d’un adjectif « Ntera» sont 
[shya (nouveau,nouvelle), iza (-ziza) beau,bon,) ; toya (petit[e]) ; nini (grand) 
etc.,]23. Existe-t-il une expression de l’adjectif que Marie a utilisé à Kibeho ?

Après avoir fait les voyages mystiques vécus par les voyants, la Vierge Ma-
rie dit à Alphonsine :« […] Ndizera ko uzagerageza kuyobora abantu mu nzira 
nziza… »24, ce qui signifie (J’espère que tu vas essayer d’orienter les gens dans 
le bon chemin). Dans l’apparition du 5 août 1982, Elle a dit à Nathalie : « […] 
Ndetse n’amagambo mbabwira si ubutumwa bushya. »25, ce qui signifie ( Même 
les paroles que je vous dis ne sont pas nouvelles). Dans la première phrase, 
« nziza » est un adjectif qui détermine une caractéristique du nom « inzira ». 

21	 Cf. REB, Ikinyarwanda, Amashuri yisumbuye, Umwaka wa mbere, Igitabo cy’umunyes-
huri, Kigali, 2020, pp. 49-52.

22	 Cf. Ibid., p. 51.
23	 Cf. Ibid., pp. 90-96.
24	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 20 mars 1982, p. 17, Arhives du Sanctuaire 

de Kibeho, Rwanda.
25	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka, Nathalie, le 5 août 1982, p. 48, Arhives du Sanc-

tuaire de Kibeho, Rwanda.



PREMIER CHAPITRE

– 34 –

Tandis que dans la deuxième phrase, le mot « bushya » est un adjectif qui dé-
termine une caractéristique du nom « ubutumwa ».

	 Les pronoms « Ibinyazina »

Un pronom est un mot grammatical qui sert le plus souvent à accompagner 
le nom ou remplacer un mot ou un groupe de mots déjà employé à un autre 
endroit du contexte26. En Kinyarwanda il y a les pronoms personnels ou pro-
nom nominatifs « Ibinyazina ngenga » avec les caracteristques (Je : Ndi / Njye ;  
Tu : Uri / Wowe ; Il/Elle : Ni / We, au singulier, et (Nous : Turi / Twe/Twebwe ; 
Vous : Muri / Mwe/Mwebwe ; Ils/Elles : Ni / Bo, au pluriel) ; Il y a les pronoms 
possessifs « Ibinyazina ngenera »: Un pronom possessif relie un mot à un autre. 
Il contient le sens de posséder, d’avoir, d’arranger et de classer, de montrer la 
nature, l’origine, l’état, le témoignage et le calcul. Un pronom possessif a deux 
radicaux/terminaisons (a et o).[wa, cya, wo (de, à)]27. Par exemple, à Kibeho, 
la Vierge Marie utilisait ces pronoms possessifs [Wa (Jambo) ; W’(Imana). ]: 
« Ndi Nyina wa Jambo » (Je suis la Mère du Verbe) ou «Umubyeyi w’Imana » 
(Mère de Dieu). Il y a encore les pronoms possessifs personnels « Ibinyazina 
ngenera-ngenga » avec les caractéristiques : ( Mon/ma : -anjye (ex. « Umwana 
wanjye » = mon enfant) ; Ton/ta : -awe (ex. « Umwana wawe », ton enfant) ; 
Son/sa : -e (ex. « Umwana we », son enfant) ; Notre/Nos : -acu ; Votre/Vos : 
-anyu  ; Leur(s) : -abo). Il y a les pronoms indéfinis « Ibinyazina ndafutura/
ndasigura  ». Le radical de ces pronoms est [-ndi-] abandi, bandi, ikindi, … 
[nul, certain, plusieurs, certain(e)s, quelques, divers(es), autres, etc.]. il y a les 
pronoms démonstratifs « Ibinyazina nyereka » Leurs radicaux sont suivantes : 
« Uyu » (celui-ci/celle-ci, près du locuteur), « Aba » (ceux-ci/celles-ci), φ – no,  
[bano]- o,[uwo]- riya ,[uriya]- rya, [urya] -âa, (celui-là/celle-là, loin du locu-
teur) Abo (ceux-là/celles-là) )28. Il y a les pronoms relatifs « Ibinyazina mban-
ziriza »: ces pronoms remplacent un mot qui précède un verbe. Ils viennent 
donc toujours avant le verbe. Ces pronoms sont similaires aux pronoms dé-
monstratifs qui ont le suffixe -o, sauf que son suffixe est toujours un ton en 
haut (-ô) tandis que la forme tonale des pronoms démonstratifs est toujours 
en bas (-o). Les pronoms relatifs permettent de lier deux parties d’une phrase :  

26	 Cf. Hagumuburame, et al., Ikinyarwanda-Amashuriyisumbuye, Umwaka wa mbere, 
Igitabo cy’umunyeshuri, English Press Ltd, Kigali 2017, pp. 127-154.

27	 Cf. Ibid., pp. 147-150.
28	 Cf. Ibidem., pp. 87-92.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 35 –

Uwô (qui, que) abô (ceux/celles, qui), icyô, (ce que), byô (ce qui), ahô ]29.  
Il y a les pronoms interrogatifs « Ibinyazina bibaza » avec les radicaux : Nde ? 
(Qui ?), Iki ? / Ikihe ? (Quoi ? Lequel ?), He ? (Où ?), Ryari ? (Quand ?), Ni gute ?  
(Comment ?), Kuki ? (Pourquoi ?). Il y a les pronoms numéraux cardinaux 
« Ibinyazina nyamubaro » qui indiquent un nombre précis [mwe/un/une, biri/
suex, tatu/trois, ne/quatre, tanu/cinq, tandatu/six, rindwi/sept]. Il y a enfin 
les pronoms vocatifs « Ibinyazina mpamagazi » avec les radicaux ‟waˮ (toi) ; 
‟mwaˮ (vous) en début de phrase. 

À Kibeho, Marie a dit aux trois voyantes  : « Mwebwe uko muri batatu, 
ntimuhangayikishwe n’indwara zanyu. Ntakizababaho ntabishatse, ikindi kan-
di, ntimugomba kwereka abantu indwara zanyu n’imibabaro yanyu. Mwagize 
amahirwe yo kumbona, ntimushobora kugira ibyishimo mu buzima bwanyu. 
Nzahorana namwe iteka […] Mwese uko muri, muri abanjye. Nzabereka ibyo 
nshaka byose, kuko kureba ububabare bifasha roho y’umukristu »30, ce qui si-
gnifie, (Vous trois, ne vous préoccupez pas des maladies. Rien ne vous arrivera 
sans que je le veuille, vous ne devez pas montrer aux hommes vos maladies et 
vos souffrances. Vous avez eu la chance de me voir, vous ne devez pas avoir en-
core de la joie dans votre vie, je suis toujours avec vous […] Vous toutes, vous 
êtes à moi. Je vous montrerai ce que je veux, parce que regarder la souffrance 
édifie la foi de tout chrétien ). 

Dans cette phrase, plusieurs types de pronoms sont employés, appartenant 
à différentes catégories grammaticales : « Mwebwe » est un pronom person-
nel (ou pronom nominatif), utilisé pour désigner la deuxième personne du 
pluriel ; « Uko » peut être interprété comme un pronom démonstratif ou un 
pronom relatif, selon le contexte syntaxique ; « Batatu » est un pronom numé-
ral cardinal, indiquant le nombre « trois » ; « Ikindi » est un pronom indéfini, 
qui signifie « un autre » ou « quelque chose d’autre ». Les formes « zanyu »,  
« yanyu » et « bwanyu » sont des pronoms possessifs de la deuxième personne 
du pluriel, exprimant la possession ; « Namwe », contraction de la conjonction 
« na » (« et ») et du pronom personnel « mwe », correspond à une conjonction 
coordonnant un pronom personnel  ; « Abanjye » est également un pronom 
possessif, signifiant « ceux qui sont avec moi » ou « mes proches » ; « Ibyo » est 
un pronom relatif ou parfois démonstratif, selon l’usage précis, souvent traduit 
par « ce que / ceux-là » ; « Byose » est un pronom indéfini, signifiant « tout » ou 

29	 Cf. Ibidem., pp. 92-93.
30	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 30 avril 1982, p. 40.



PREMIER CHAPITRE

– 36 –

« toutes choses ». Enfin, « y’ » est une forme élidée du pronom possessif « ya », 
utilisée dans un contexte de liaison grammaticale avec le mot suivant.

Parmi les classes grammaticales des mots invariables, il y a : Les prépo-
sitions « Indangahantu », les comparaisons « Ibigereranyo », les conjonctions 
« ibyungo », Les adverbes « Imigereka/Ingera », les interjections « amaranga-
mutima », les imitations « inyiganarusaku », des mots (temps horaire): « Aka-
bimburagihe », Les mots synonymes (Imvugakimwe (impuzanyito), Les mots 
homonymes (Imvugwakimwe), Les mots homographes (Impuzashusho), Les 
mots hyperonymes (Ingwizanyito)31. Nous n’allons pas analyser toutes les ex-
pressions de Marie à Kibeho que l’on retrouve dans ces classes grammaticales 
de mots invariables, mais quelques-unes d’entre elles.

Le locatif/prépositions « Indangahantu » et Les comparaisons) « Ibigereranyo »

Le locatif est un cas grammatical exprimant la localisation dans l’espace (sans 
mouvement), le lieu où se déroule l’action exprimée par le verbe. Un locatif 
c’est un type de mot régissant un syntagme locatif32. Les locatifs en kinyarwan-
da sont : [ku, mu, i, muri, kuri, mwo, kwa, hagati] (à, avec, chez, dans, de, en, 
par,entre] ; Tandis que une comparaison est un mot qu’on utilise en comparant 
les autres mots ou groupes de mots. [nka, na, nko]. [comme]33.

Dans l’apparition du 6 juillet 1982, la Vierge a dit à Nathalie : « Muri iyi 
minsi, naguhaye ububabare bwo guhinduka ikiragi. Uzumva ububabare mu ma-
zuru no mu muhogo, uzumva bimeze nk’umuriro ugutwika n’umutwe uzumva 
usa n’uwamanyutsemo kabiri »34, ce qui signifie, (Ces jours – ci je te donne 
des souffrances de ne pas parler, tu vas souffrir dans le nez et dans la gorge, tu 
sentiras comme du feu et la tête sera comme cassée en deux). 

Dans la phrase précédente, « muri » et « mu » sont des prépositions servant 
à relier les mots entre eux. Quant à « nk’ » (forme de nko) et « n’ » (forme de 
na), il s’agit de mots comparatifs introduisant des rapports de similitude.

Les mots hyperonymes (Ingwizanyito) dans les expressions mariales

« Ingwizanyito »  : hyperonyme  : C’est la capacité des mots à avoir plusieurs 
appellations/significations. Tandis que «  Ingwizanyitoshusho  »: hyperonyme 

31	 Cf. REB, 2020, op. cit., p.52.
32	 Cf. MSC, 2014, op. cit., Chap. I. Article 2. no 7.
33	 Cf. REB, 2020, op. cit., pp. 50-52.
34	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, le 6 juillet 1982, p. 28.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 37 –

par image : C’est une manière d’ajouter une appellation à un mot existant, en 
comparant les choses qui ont le même sens. Cette comparaison peut s’appuyer 
sur une image (visage, attitude...)

À Kibeho Notre Dame de Kibeho disait qu’elle était venue au secours du 
monde qui allait tomber dans le gouffre35. Pour décrire l’état dramatique du 
monde, elle utilisait parfois des images et des comparaisons. Ainsi on enten-
dait les voyantes dire : «  Isi yarigometse »36, ce qui signifie (le monde est en 
révolte contre Dieu ). La Vierge faisait remarquer à Nathalie que le monde était 
en révolte contre Dieu. Le Concile Vatican II parle de ce péché de rébellion 
contre Dieu du monde contemporain37. « Isi irarwaye »38, ce qui signifie (le 
monde est malade ), isi yameze amenyo39 (le monde a des dents ), « Isi igeze 
habi, igiye kugwa mu rwobo »40, ( le monde est comme moribond ; il est sur le 
point de tomber dans le gouffre). « Ibyaha by’isi biruta ubwinshi amazi yo mu 
nyanja »41, ( les péchés du monde sont plus nombreux que les gouttes d’eau de 
l’océan). Dans la phrase précédente, Marie compare « Isi » : le monde » avec 
les gens : Les gens du monde sont malades, sont en révolte contre Dieu, leurs 
péchés sont nombreux. 

Inshoberamahanaga (les idiomes rwandais) et Imigani (proverbes rwandais) 
Quelques idiomes rwandais prononcés par la Vierge Marie à Kibeho :
•	 « Gushyira ibiti mu matwi, (kuvunira ibiti mu matwi »: (cogner ou mettre 

les arbres dans les oreilles, Ignorer/ ne pas vouloir écouter/refuser d’écouter 
celui qui parle).

	 « […] Ni ryari muzakora icyo mbabwira? Mwebwe, mwashyize ibiti mu ma-
twi, ( kuvunira ibiti mu matwi) ntimwumva icyo mbabwiye. Muzumva rya-
ri? Muzumva ryari? Muzumva ryari? Ni ryari muzita ku byo mbabwira?»42, 

35	 Cf. Ibid., p. 29. 
36	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, le 27 mars 1982, p. 43, Archives du Sanc-

tuaire de Kibeho, Rwanda.
37	 Cf. GS, no 13.
38	 Cf. La cinquante-cinquième apparition publique à Nathalie Mukamazimpaka au po-

dium, le 29 octobre 1983, Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 282.
39	 « Le monde a des dents ». Dans la langue rwandaise, l’expression « Isi yameze ame-

nyo » signifie que le monde va tellement mal qu’il est plein de maux de toutes sortes, 
cf. Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, pp. 24.29. 

40	 Cf. Ibid., le 6 juillet 1982, p. 29.
41	 Cf. Ibid., le 10 juillet 1982 et du 15 août 1982, p.30.
42	 Cf. Ibid.



PREMIER CHAPITRE

– 38 –

ce qui signifie (quand donc vous vous mettrez à faire ce que je vous de-
mande  ? Vous, vous restez indifférents à mes appels. Quand est-ce que 
vous le comprendrez ? Quand est-ce que vous le comprendrez ? Quand 
est-ce que vous le comprendrez ? Quand vous intéresserez-vous à ce que 
je veux vous dire ? ).

•	 « Isi yameze amenyo » : le monde a des dents
	 « […] Isi yameze amenyo »43 (le monde a des dents). Dans la langue rwan-

daise, cette expression veut dire que le monde va tellement mal qu’il est 
plein de maux de toutes sortes.

Quelques proverbes rwandais prononcés par la Vierge Marie à Kibeho :
Lorsque la Mère du Verbe est apparue à Alphonsine le 9 décembre 1981, elle 
lui a demander de garder le secret. Elle lui confia un secret qu’elle ne révélera 
qu’à la dernière heure de sa vie, c’est à dire est avant sa mort44. Elle lui a dit cela 
en utilisant le proverbe rwandais : « Ibanga ni irya babiri »45, qui signifie (Le 
secret appartient à deux personnes). Ce proverbe signifie que pour qu’un se-
cret reste bien gardé, il ne doit être partagé qu’entre deux personnes, ou, mieux 
encore, qu’une seule personne doit le connaître pour qu’il reste véritablement 
secret. Une fois que plus de deux personnes en sont informées, il risque de 
ne plus en être un. Dans la culture rwandaise, ce proverbe met l’accent sur la 
discrétion et l’importance de ne pas divulguer des informations confidentielles  
à un trop grand nombre de personnes. 

Lors de l’apparition du 2 mars 1982, la Mère du Verbe s’est apparue à Marie 
Claire Mukangango et lui passant le message semblait particulièrement sou-
ligner la nécessité de l’effort, de la persévérance et de la souffrance dans la vie 
chrétienne. La Mère de Dieu, sous forme d’un proverbe rwandais, elle pronon-
cé : « Nta kintu cyiza umuntu abona bitamuruhije »46 (traduit par (Il n’y a rien 
de bien que l’on obtienne sans effort). Dans la culture rwandaise, ce proverbe 
reflète l’importance de l’effort, du travail et de la persévérance. La commu-
nauté rwandaise accorde une grande valeur au travail acharné, à la patience et 
à la responsabilité individuelle. Le proverbe souligne que les choses de grande 
valeur (matérielles ou immatérielles) nécessitent un engagement personnel  
et des sacrifices.

43	 Cf. Ibid.
44	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, 16 janvier 1982, p. 8.
45	 Cf. Ibid., p. 5.
46	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, p. 41.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 39 –

Lors de sa 10ème apparition, le 2 avril 1982, Nathalie dit qu’à côté d’elle, il  
y avait de l’eau pour bénir les personnes présentes à Kibeho. Cette voyante  
disait à Marie que cette eau était déjà bénie et qu’il était inutile de la bénir  
à nouveau. Mais la Mère du Verbe, sous forme d’un proverbe rwandais, lui  
a répondu que cette eau nécessitait encore une bénédiction : « Umugisha ntu-
tangwa rimwe kandi ntutangwa kimwe »47 peut se traduire par (La bénédiction 
n’est pas donnée une seule fois, ni de la même manière). Ce proverbe signifie 
que les bénédictions sont multiples et variées, elles viennent à des moments 
différents et sous des formes différentes. Ce proverbe évoque l’idée que la 
grâce et la chance peuvent se manifester de diverses façons tout au long de 
la vie. Dans un contexte spirituel profond, ce proverbe peut être interprété 
comme un appel à la persévérance dans la foi et dans la prière. La Mère du 
Verebe a dit ce proverbe à Nathalie pour signifier que les bénédictions divines 
ne viennent pas toutes d’un coup ni de la même manière. 

1.2.3. Le Kinyarwanda : vecteur de foi et de culture

D’après l’analyse que nous venons de mener, il est possible d’affirmer que la 
langue utilisée lors des apparitions de Kibeho était bien le kinyarwanda, la 
langue rwandaise. La grammaire, la phonologie et la prononciation des mots 
prononcés pendant ces événements témoignent d’une langue soignée, gram-
maticalement correcte et littéraire, loin de toute forme dialectale. Cette préci-
sion linguistique n’est pas anodine : elle révèle la volonté d’une communication 
claire, enracinée dans la culture locale, et accessible à tous les Rwandais.

Le kinyarwanda, langue maternelle de la quasi-totalité des Rwandais —  
y compris des voyantes de Kibeho — a joué un rôle central dans la réception et 
la diffusion des messages mariaux. D’une part, il a permis une compréhension 
immédiate des paroles de la Vierge Marie, sans besoin de traduction. D’autre 
part, il a renforcé l’authenticité et la pertinence des messages, en les inscri-
vant dans un cadre culturel familier. L’usage du kinyarwanda a ainsi facilité 
la propagation rapide des messages dans tout le pays, grâce aux récits oraux, 
aux chants et aux prières exprimés dans la langue du peuple. Cela a contribué  
à ancrer les apparitions dans la vie spirituelle rwandaise, en créant un lien di-
rect entre la foi chrétienne et la culture locale.

47	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, p. 11.



PREMIER CHAPITRE

– 40 –

Le kinyarwanda est une langue riche en métaphores, proverbes et expres-
sions imagées, qui véhiculent une sagesse et une profondeur spirituelle singu-
lières. Cette richesse linguistique a influencé la manière dont les voyantes ont 
exprimé leur expérience et la façon dont la communauté l’a perçue. Certaines 
paroles attribuées à la Vierge Marie reprennent des tournures typiquement 
rwandaises, conférant aux messages une force émotionnelle et culturelle qui 
parle au cœur du peuple. Le kinyarwanda a également façonné l’interprétation 
des messages prophétiques, notamment ceux évoquant la souffrance, l’unité 
et la réconciliation. Après les tragédies vécues par le Rwanda, ces expressions 
ont pris un sens nouveau, révélant la portée spirituelle et prémonitoire des 
paroles reçues à Kibeho. Le fait que les messages aient été reçus et transmis 
en kinyarwanda a favorisé leur diffusion avant même leur traduction. Les té-
moignages oraux et écrits ont d’abord été consignés dans cette langue, ce qui 
a permis de préserver la nuance, le ton et le contexte culturel des récits origi-
naux. Ces documents, partagés dans les paroisses, les écoles et les familles, ont 
consolidé la reconnaissance des apparitions par l’Église. En effet, les évêques 
et théologiens rwandais ont pu évaluer leur contenu dans la langue même où 
ils avaient été formulés, ce qui a garanti une interprétation fidèle et enraci-
née. Les apparitions mariales de Kibeho, communiquées en kinyarwanda, ont 
contribué à valoriser la langue et la culture rwandaises dans un contexte de foi 
catholique. Elles ont montré que Dieu peut se révéler dans la langue du peuple, 
et que le message chrétien peut s’incarner pleinement dans une identité cultu-
relle locale. Cet enracinement linguistique a renforcé la fierté nationale et le 
sentiment d’unité spirituelle. Le kinyarwanda est ainsi devenu un instrument 
de mission et de réconciliation, un moyen par lequel la foi chrétienne dialogue 
avec la culture et transforme les cœurs.

L’usage du kinyarwanda dans les prières, les chants et les messages inspirés 
de Kibeho a suscité un renouveau spirituel profond au Rwanda. Il a favorisé 
une proximité nouvelle entre le divin et les croyants : la Vierge Marie s’adresse 
à ses enfants dans leur propre langue, comme une mère qui parle au cœur de 
son peuple. Ainsi, la langue kinyarwanda n’a pas seulement servi de véhicule 
à la révélation : elle en a été le lieu même de la rencontre entre foi, culture et 
mission, confirmant que l’inculturation du message évangélique est une voie 
de grâce et de fécondité pour l’Église universelle.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 41 –

1.3. Le ton d’une mère rwandaise

Dans les apparitions de Kibeho, le ton de la voix de la Vierge Marie, tel que 
rapporté par les voyants, est généralement décrit comme doux, maternel et 
parfois empreint de tristesse. Elle exprimait de la compassion et de l’inquié-
tude pour l’humanité, appelant à la conversion et à la prière. Ces descriptions 
soulignent une intention bienveillante et une profonde sollicitude. Le ton de 
la voix de Vierge Marie dans les apparitions, on dirait que se changeait d’une 
apparition à une autre. La Vierge apparaît avec un ton triste ou un ton joyeux. 
Il semblait que cela dépendrait du moment du message qu’elle voudrait trans-
mettre. Pour montrer le mauvais comportement des gens et le danger qui peut 
leur arriver, la Vierge Marie utilisait un ton triste. Par exemple, le 12 janvier 
1982, dans la première expérience de Nathalie, Marie lui a apparue avec un 
ton triste. Marie a dit : « je suis triste ; et ce qui m’afflige, c’est que j’ai envoyé un 
message, et vous ne l’avez pas bien accueilli comme je le désire »48. 

Le ton de Marie à Kibeho rappelle celui d’une mère rwandaise, à la fois 
doux et ferme. Il porte la tendresse d’un amour profond, tout en affirmant une 
autorité bienveillante. Ce ton crée un lien unique, empreint de confiance et de 
respect. Il transmet un message vivant, capable de toucher le cœur et d’éveiller 
la conscience.

1.3.1. La voix : douce mais sérieuse, une autorité maternelle

Au-delà des simples mots, c’est surtout le ton de Marie qui a profondément 
marqué les voyantes de Kibeho. Elles décrivent une voix douce, calme, pleine 
de tendresse, capable d’apaiser et de réconforter comme une mère qui berce 
son enfant. Mais cette douceur n’était jamais synonyme de faiblesse. Pour rap-
peler par exemple l’Évangile et pour consoler son peuple, la Vierge utilisait un 
ton doux, tendre et calme. Alphonsine explique qu’elle entendit une voix qui 
l’appelait avec tendresse en disant : « Mwana » (enfant). Alphonsine demande : 
« Uri nde Mugore ? », (Qui es-tu femme ?) Et la Dame de répondre : « Ndi Nyina  
wa Jambo »49, ce qui signifie (Je suis la mère du Verbe ). Ce ton de la voix de la 
Vierge Marie à Kibeho est aussi une voix réconfortante et consolatrice. C’est ce 
qu’elle a dit encore à Alphonsine le premier jour de l’apparition : « je viens te 

48	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 41.
49	 Cf. Ibid., p.24. 



PREMIER CHAPITRE

– 42 –

consoler ». Même le premier jour de l’apparition de Marie Claire, alors qu’elle 
était possédée par Satan, elle entendit la voix de la Mère qui la réconfortait50. 
Lorsque Marie parlait avec les visionnaires lors des apparitions, elle parlait 
lentement et ses lèvres remuaient très lentement, comme si elle n’ouvrait pas 
la bouche, de sorte que les voyantes qui la voyaient ne pouvaient pas voir ses 
dents. La voix était aussi douce que la musique51. Misago soutient que « sa voix 
féminine, est douce et agréable à écouter. Quand Elle parle, Elle le fait avec un 
calme incomparable, comme si elle n’ouvrait pas la bouche de manière à laisser 
voir ses dents […] Certains voyants ont demandé avec insistance de voir les 
dents et les orteils de la Sainte Vierge, mais ils n’ont eu ce privilège qu’une fois 
et pour quelques secondes, après avoir reçu un blâme »52. Même si elle parlait 
lentement, dit Sinayobye, « tout ce qu’elle disait était clairement compris, de 
sorte que les clairvoyants n’avaient pas besoin que Marie explique davantage 
ou qu’elle répète ce qu’elle leur avait dit »53. 

Lorsque le message abordait les épreuves et les souffrances à venir, la voix 
de Marie prenait une gravité sérieuse, empreinte d’autorité et de fermeté. 
C’était la voix d’une mère qui sait ce qui menace ses enfants, qui les avertit avec 
amour, non pour effrayer, mais pour préparer et protéger. Dans cette tonalité 
familière, le peuple rwandais reconnaissait un langage profondément enraciné 
dans sa culture : celui d’une maman qui sait quand cajoler et quand redres-
ser, quand encourager et quand reprendre. Cette voix maternelle, tour à tour 
douce et sérieuse, créait un espace de confiance et de respect, où le message 
divin pouvait s’incarner pleinement dans la vie et les cœurs. 

1.3.2. L’importance du ton dans la culture rwandaise

Dans la culture rwandaise, le ton de la voix dépasse souvent le simple sens 
des mots. C’est par l’intonation, la modulation, la manière de dire les cho-
ses qu’une mère exprime ses sentiments les plus profonds : amour, inquié-
tude, encouragement ou avertissement. Ce langage subtil, fait de nuances et 
de silences, est au cœur de la communication familiale et sociale. Il permet 

50	 Cf. E. Sinayobye, I Kibeho, Isiyasabanye n’Ijuru: Ubutumwa Nyina wa Jambo yatangiye 
mu bimenyetso, Edition du Sanctuaire Notre Dame de Kibeho/Pallotti Presse Ltd,  
Kigali, 2020, p.92.

51	 Cf. Ibid., p. 90.
52	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 328.
53	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 90.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 43 –

de transmettre bien plus que des paroles : un message chargé d’émotion, de 
respect et d’intimité.

À Kibeho, Marie a utilisé cette richesse culturelle avec une authenticité 
bouleversante. Elle ne s’est jamais exprimée comme une figure lointaine ou im-
posante. Au contraire, elle a parlé comme une mère rwandaise s’adresse à ses 
enfants, mêlant tendresse et autorité, douceur et sérieux. Cette façon de chan-
ger le ton de la voix lors des apparitions mariales devant les voyants, rappelle 
la stratégie d’une mère Rwandaise qui cherche tous les moyens possibles pour 
que ses enfants reçoivent son message et qu’ils soient à l’aise. Plus on parle avec 
les enfants, plus ils maîtrisent le sens du changement de ton de la voix. Les 
apparitions de Kibeho ont passé très longtemps, des heures et des heures, pour 
que la Vierge Marie aide les enfants de trouver le sens de son ton de la voix. 
Selon les enquêtes, chaque apparition durait 3 à 4 heures54. Ce ton particulier 
a rendu son message vivant et accessible. Il a créé une proximité immédiate, 
un espace où l’on se sent à la fois aimé et appelé à changer, où la parole divine 
devient une invitation à la conversion et à la paix. Ainsi, l’importance du ton 
ne réside pas seulement dans la communication, mais dans la capacité à tou-
cher le cœur, à éveiller les consciences et à incarner un message spirituel dans 
la profondeur d’une culture.

1.3.3. Comment ce ton a façonné la réception du message marial

Le ton maternel adopté par Marie à Kibeho a profondément influencé la ma-
nière dont son message a été reçu par le peuple rwandais. Plus qu’un simple 
contenu, c’est cette façon de parler — à la fois douce et ferme — qui a touché les 
cœurs et ouvert les esprits. Ce ton familier a brisé la distance entre le divin et 
l’humain, transformant un message souvent perçu comme lointain ou abstrait 
en une parole vivante et proche, digne de confiance. Il a permis aux voyan-
tes et à la communauté d’entendre non seulement des avertissements, mais 
surtout une invitation à l’amour, à la conversion et à la réconciliation. Grâce  
à cette voix qui mêlait douceur et gravité, le message n’est pas resté une simple 
communication extérieure, mais il est devenu une expérience intérieure, res-
sentie dans la chair même des destinataires. Le peuple s’est senti accompagné,  

54	 Cf. J. de Bonnefon, Toutes les apparitions : Rwanda Du 28 Novembre 1981 au 28 No-
vembre 1989 Notre Dame de Kibeho, 2019, https://apparitionsdemarie.com/category/
apparitions-reconnues/, [22.05.2024].



PREMIER CHAPITRE

– 44 –

compris, et respecté dans sa culture et ses émotions. Ainsi, ce ton a façonné 
une réception qui dépasse la simple écoute : il a suscité un engagement pro-
fond, une conversion du cœur, et une confiance renouvelée dans la parole di-
vine. Il a fait de Kibeho un lieu où le ciel rencontre la terre, non par la force, 
mais par la tendresse d’une mère qui parle la langue de son peuple.

1.4. La sourire, les larmes et les silences

À Kibeho, ce qui a touché les cœurs, ce ne sont pas seulement les paroles de 
Marie, mais aussi la douceur de son sourire, la profondeur de ses larmes et la 
puissance de ses silences. Ces gestes et moments silencieux parlaient avec une 
intensité qui transcendait les mots.

1.4.1. Le sourire comme geste de paix

Les voyantes de Kibeho ont souvent évoqué le sourire de Marie, un sourire 
léger et paisible, qui rayonnait d’une paix profonde. Sauf les apparitions du 
15 août 1982, et les autres peut être en privé, dans d’autres visions cependant, 
la Vierge apparaît souriante et invite les hommes à l’aimer comme une mère 
empressée auprès de ses enfants et qu’il ne faut pas avoir peur de sa maman55. 
Selon l’enquête menée par Misago, affirme que « même si la Vierge n’ouvrait 
pas la bouche de manière à laisser voir ses dents, pourtant on la voit sou-
rire souvent quand elle est joyeuse »56. Par exemple, le 2 décembre 1981, la 
Mère du Verbe apparut à Mumureke Alphonsine en souriant et lui aussi se mit  
à sourire57. Lors de l’apparition du 6 mars 1982, Marie Claire a vu la Mère du 
Verbe sourire58. Le mardi 25 mai 1982, la Vierge Marie est apparue à Nathalie 
en souriant. Ce jour-là, Nathalie avait peur, mais Marie s’est approchée d’elle en 
souriant, et Nathalie a commencé à sourire également. Marie a alors demandé 
à Nathalie pourquoi elle souriait, et Nathalie a répondu : « Je dois sourire cha-
que jour ». Marie lui a répondu : « Sourire est une bonne chose, cela apporte 

55	 Cf. J. de Bonnefon, Toutes les apparitions : Rwanda Du 28 Novembre 1981 au 28 No-
vembre 1989 Notre Dame de Kibeho, 2019, https://apparitionsdemarie.com/category/
apparitions-reconnues/, [22.05.2024].

56	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 328.
57	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, p. 3.
58	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, p. 43.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 45 –

de la joie. Car la joie cache beaucoup de choses, tandis que la souffrance révèle 
beaucoup »59.

Ce simple geste, discret mais chargé de sens, suffisait à dissiper les craintes 
et les angoisses. Il témoignait d’un amour inconditionnel, d’une compréhen-
sion intime, et surtout d’une attente bienveillante. À travers ce sourire, Marie 
exprimait une paix qui allait au-delà des mots, une paix capable de réconforter 
et d’apaiser les cœurs troublés.

Dans cet échange, le sourire prend une signification symbolique profonde. 
Nathalie, malgré sa peur initiale, se laisse emporter par la bienveillance et la 
paix que dégage le sourire de Marie. Le fait que Marie lui demande pourquoi 
elle sourit montre que le sourire a un sens au-delà de la simple expression 
faciale. La réponse de Nathalie, « Je dois sourire chaque jour », peut suggérer 
un désir d’adopter une attitude positive face à la vie, même dans les moments 
difficiles. La réponse de Marie, quant à elle, contient une grande sagesse. Sou-
rire est une bonne chose, cela apporte de la joie. Car la joie cache beaucoup 
de choses, tandis que la souffrance révèle beaucoup. Cela peut être interprété 
comme un rappel que, bien que le sourire et la joie puissent dissimuler les dif-
ficultés et les souffrances intérieures, ces dernières sont souvent plus visibles et 
exposent les réalités émotionnelles que l’on ne peut cacher. Autrement dit, le 
sourire peut être un moyen de garder de l’espoir et de la force intérieure, tan-
dis que la douleur révèle les vulnérabilités de l’âme. Marie encourage Nathalie  
à voir la valeur du sourire, non seulement comme un geste de joie, mais aussi 
comme une forme de résistance à la souffrance, tout en reconnaissant que la 
souffrance a aussi une dimension révélatrice importante.

À Lourdes, lorsque la Vierge Marie est apparue à Bernadette en 1858, cel-
le-ci se sentait à avoir peur. Elle veut appeler mais n’arrive plus à parler ; elle 
prend son chapelet et veut faire le signe de croix, mais sa main retombe avant 
même d’avoir pu toucher son front. La Dame dans le rocher sourit. Grâce  
à ce sourire Bernadette prie et n’a plus peur du tout60. Au Laus en 1664, Notre 
Dame du Laus s’est montrée à la bergère Benoite Rencurel souriante61. À Fa-
tima en 1917, Lucia, Jacinta et Francisco ont vu une jeune fille d’environ dix-
huit ans et elle leur sourit62.

59	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, p. 24.
60	 Cf. F. Bay, 2000, op. cit., p. 60.
61	 Cf. Ibid., p. 21.
62	 Cf. Ibid., p. 91.



PREMIER CHAPITRE

– 46 –

À partir des saintes écritures, comprenons la signification du sourire de 
la Vierge Marie. Son sourire signifie la joie d’être la Mère de Dieu (Lc 1, 28). 
Dans le chant de louange au Tout- Puissant, la Vierge Marie était heureuse, 
louant Dieu : « Mon âme exalte le Seigneur » (Lc 1, 47). Ce sourire montre un 
coeur heureux en Dieu. C’est la joie que Dieu soit avec nous (So 3, 14 ; 1 S 2, 2 ;  
Ps 13,6 ; Pr 23, 15-16). Là où est Dieu, il y a la joie. Le sourire de la Vierge Ma-
rie montre que le coeur est dévoué à Dieu et heureux en Lui. C’est un sourire 
qui nous rappelle la faveur de Dieu, qui devrait nous rendre heureux. La raison 
pour laquelle la Vierge Marie montre un sourire à ceux à qui elle apparaît, c’est 
pour leur dire d’accepter l’amour que Dieu leur donne en elle. C’est pour leur 
rappeler qu’elle est un signe qui montre que Dieu est au milieu d’eux, qu’ils 
doivent être heureux63.

Le sourire est culturellement un lien social essentiel chez l’homme. Le sou-
rire c’est le symptôme le plus évident du bien-être pour quelqu’un, mais aussi 
de l’ouverture et de l’attitude amicale. Le sourire, c’est non seulement le signe 
qu’une personne va bien, mais il montre aussi qu’elle est animée de bonnes 
intentions. Le sourire permet de créer du lien. Le sourire sympathique, plus 
affirmé permet de faire bonne impression, d’envoyer une image positive. Un 
sourire est une clé secrète qui ouvre bien des coeurs. C’est ici que les Rwandais 
disent que : « Inseko nziza igwiza inshuti » signifie littéralement (un bon sou-
rire multiplie les amis), un proverbe qui suggère que montrer de la chaleur, de 
la sincérité et un sourire accueillant attire les autres et renforce les liens d’ami-
tié ; Ou encore : « Inseko nziza yomora intimba » (Un beau sourire guérit la 
tristesse), un proverbe qui signifie qu’un sourire sincère a la capacité de récon-
forter, de rapprocher les gens et d’apaiser les coeurs, même dans les moments 
de souffrance ou de tristesse. 

L’interprétation du sourire de la Vierge Marie lors des apparitions à Kibeho 
s’ouvre sur une pluralité de significations, à la fois spirituelles, culturelles et 
missionnaires. Dans la culture rwandaise, le sourire n’est pas un simple geste 
: il est un langage du cœur, une manière d’exprimer la paix, la compassion 
et la solidarité. Ce sourire, porteur d’humanité, reflète la force intérieure qui 
permet d’espérer, même au milieu des épreuves. Ainsi, le sourire de la Vierge 
Marie peut être compris comme un signe de foi vivante. Il traduit la présen-
ce maternelle de Dieu au milieu de son peuple, rappelant que la foi n’est pas 
une fuite devant la souffrance, mais un acte de confiance et d’abandon dans 

63	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., pp. 97-98.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 47 –

l’amour divin. À Kibeho, Marie sourit non pas pour effacer la douleur, mais 
pour l’éclairer d’espérance — un sourire qui devient prière, bénédiction et  
appel à la conversion du cœur. Ce sourire s’enracine aussi dans la culture rwan-
daise, où le visage souriant est symbole de paix intérieure, de réconciliation et 
d’unité. En ce sens, Marie à Kibeho ne parle pas seulement la langue du ciel, 
mais aussi celle du peuple rwandais. Elle assume et transfigure les codes cultu-
rels pour leur donner une dimension spirituelle nouvelle. Son sourire devient 
un pont entre le divin et le culturel, entre la tradition du Rwanda et le message 
universel de l’Évangile. 

Enfin, ce sourire ouvre à la dimension missionnaire du message de Kibeho. 
Il invite chaque croyant à devenir, à son tour, porteur de lumière, artisan de 
paix et témoin de la miséricorde. La mission naît ici du visage de Marie : une 
mission de réconciliation, d’écoute et de compassion, enracinée dans la foi et 
incarnée dans la culture. Ainsi, les apparitions de Kibeho révèlent la profon-
deur du dialogue entre la foi, la culture et la mission. Le sourire de la Vierge 
Marie devient le symbole de ce dialogue : il relie le ciel et la terre, le divin et 
l’humain, le message universel de la foi et l’âme particulière du peuple rwan-
dais. En lui se manifeste la tendresse d’un Dieu qui parle le langage des cœurs 
et qui, par Marie, continue d’inviter à la conversion, à la paix et à l’espérance 
pour toute l’humanité.

1.4.2. Les larmes de Marie : une douleur partagée

Lors des apparitions de Kibeho, le 15 août 1982, un moment particulièrement 
bouleversant se produisit  : Marie apparut en larmes. Cet événement fut un 
choc pour les enfants qui virent Marie pleurer! Cela évoquait l’empathie entre 
la Vierge et les clairvoyantes. Elles ne pouvaient pas contrôler leurs émotions 
et pleuraient aussi. Mukamazimpaka révèle que Marie a dit ce qui suit :

Ce qui me fait pleurer, c’est le fait que vous « les gens » quand je viens vers 
vous et que je vous parle, vous vous en fous et vous me tournez le dos. Je 
vous apporte une bonne nouvelle, mais vous ne voulez pas y prêter atten-
tion.[…] Le monde est en danger et si vous ne faites rien pour inverser 
la situation, vous vous dirigez vers le fossé. […] Comment puis-je être 
heureux, quand mes enfants ne me prennent pas au sérieux quand je les 
préviens ? Comment ne pas pleurer en voyant mes enfants se diriger vers 
un fossé où ils vont tomber et se perdre ?64

64	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, le 15 août 1982, pp. 49- 50.



PREMIER CHAPITRE

– 48 –

Pour mieux saisir la portée des larmes de la Vierge manifestées aux voyan-
tes de Kibeho le 15 août 1982, il nous faut d’abord évoquer une dimension 
intérieure qui caractérise le peuple Rwandais qui se remarque dans sa capacité 
de maîtrise des émotions surtout des larmes. Dans leur culture, les Rwandais 
n’étalent pas la souffrance et les larmes. La souffrance est considérée comme 
une vertu, d’où le proverbe qui dit que : « Imfura ishinjagira ishira », se traduit 
littéralement par (Une personne vertueux marche en cachant sa souffrance).

Ce dicton exprime une valeur culturelle très ancrée dans la société rwan-
daise : la dignité dans la souffrance et la retenue face aux difficultés. Dans ce 
contexte, imfura, terme qui désigne une personne vertueuse, noble ou respec-
tueuse, incarne l’idée que la véritable noblesse ou grandeur d’âme se manifeste 
par la capacité à supporter les épreuves sans se plaindre ni afficher ses souf-
frances. Cette discrétion est vue comme une forme de force et de maturité, où 
l’on valorise le contrôle de soi et le respect de la dignité personnelle. Dès le bas 
âge, les enfants sont éduqués à l’intériorisation des sentiments et à maîtrise de 
soi. Les personnes adultes et de façon spéciale les parents, ne montrent pas 
les larmes aux enfants. Les femmes, quand elles sont débordées d’une grande 
souffrance, peuvent pleurer mais ne le font qu’à des endroits retirés. Dans la 
culture rwandaise il y a encore un proverbe qui véhicule l’idée que, un homme 
(ou une personne forte) ne doit jamais pleurer et montrer sa peine ou ses émo-
tions extérieurement, mais les garde en lui, d’où les Rwandais disent : « Ama-
rira y’umugabo atemba ajya mu nda », signifie littéralement (les larmes d’un 
homme coulent vers l’intérieur).

Il reflète une valeur culturelle de résilience et de retenue émotionnelle, où 
exprimer sa douleur publiquement peut être perçu comme un signe de fai-
blesse. Au lieu de cela, on valorise le fait de contenir ses émotions et d’affron-
ter les difficultés avec discrétion et dignité. On peut se demander si les mères 
pleurent devant leurs enfants. En général, les mamans ne doivent pas montrer 
les larmes à leurs enfants. Cependant, il peut arriver qu’une mère laisse couler 
les larmes en face de ses enfants, quand elle ne réussit plus à les retenir, mais 
aussi longtemps qu’elle peut se maîtriser, l’idéal est de ne pas montrer les lar-
mes à ses enfants. Au cas où les enfants sont la cause de sa douleur, une mère 
peut alors fondre en larmes en face des enfants, signifiant ainsi que les enfants 
sont tellement mauvais qu’ils font pleurer leur mère. Faire pleurer sa mère est 
vue comme une chose horrible et inacceptable culturellement d’où dans leur 
culture disent que: « Umwana gito ariza nyina », se traduit par (Un enfant in-
grat fait pleurer sa mère).



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 49 –

Dans la culture rwandaise, ce proverbe exprime l’idée qu’un enfant qui 
manque de respect ou de reconnaissance envers sa mère (ou ses parents) cause 
de la peine et de la souffrance à celle-ci. Il met en avant l’importance de la gra-
titude, du respect et de l’obéissance envers ses parents. Ce proverbe est souvent 
utilisé pour rappeler aux enfants l’importance de bien se comporter et de pren-
dre soin de ceux qui les ont élevés, en particulier leur mère, qui est souvent au 
centre de l’éducation et de l’affection familiales. Cela nous fait comprendre que 
dans la culture rwandaise en général, les sentiments et surtout la souffrance 
sont vécus de manière discrète65. La culture rwandaise met l’accent sur les lar-
mes des mères rwandaises. Les larmes, surtout celles d’une mère en présence 
des enfants, dit Sinayobye, est en fait rare. Quand une mère montre ses larmes 
à ses enfants, c’est dire que la situation est exceptionnellement grave66. Cette 
considération nous permet de comprendre le sens culturel de la souffrance et 
des larmes de la Mère du Verbe aux voyantes de Kibeho.

En s’appuiyant sur les idées de Rosaria Ricciardo67, on pourrait expliquer 
les larmes de Kibeho comme le signe de la présence de la Mère chez les enfants, 
les larmes qui révèlent son visage comme Mère de l’humanité. Les larmes de 
la Vierge Mari a Kibeho, pourraient être interprétés comme un signe qui nous 
parle de Dieu. Ce sont des larmes qui révèlent la tristesse du coeur de Dieu qui 
n’est pas aimé : « Ce sont des larmes de douleur pour tous ceux qui refusent 
l’amour de Dieu ». Ces larmes sont le « signe » qui résume les pleurs de l’huma-
nité : Marie est une créature comme nous, elle fait partie de notre humanité. 
Les larmes de Marie sont les larmes d’une mère. Comme Marie a souffert par 
compassion des douleurs de son Fils, elle souffre aussi des malheurs de tous 
ses enfants qu’elle a reçus en adoption au pied de la Croix. «Voici ton Fils». 
Comme l’explique la voyante Nathalie, nous dit Lessard :

Quand un enfant est perdu, souvent il n’en sait rien, il ne ressent rien. Ce 
sont ses parents qui sont inquiets, qui sont tristes à cause de leur enfant. 
Marie aussi a du chagrin à cause de ce que nous sommes devenus. Ses 
larmes ne sont toutefois pas seulement des larmes de douleur, mais aussi 

65	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 42.
66	 Cf. ibid.
67	 Cf. R. Ricciardo, Redécouvrons le passé: 1953 /Les larmes de la Vierge Marie à Syracuse 

(Italie): signe de la tendresse de Dieu envers l’humanité, 2003, https://www.notrehistoi-
reavecmarie.com/fr/esc/les-larmes-de-la-vierge-marie-a-syracuse-signe-de-la-ten-
dresse-de-dieu-envers-lhumanite/, [3.04.2024].



PREMIER CHAPITRE

– 50 –

des larmes d’espérance en ce qu’elles consolent et adoucissent les coeurs  
de ceux que le péché a endurcis68.

Avec le sourire et les larmes que nous trouvons dans les apparitions de 
Kibeho, nous laisse un message universel sur l’amour, la compassion et la res-
ponsabilité humaine. Le sourire et la joie de Marie instaurent un climat de 
confiance et de familiarité entre Elle et les enfants. Ils rappellent aux mères 
l’importance de se réjouir des bonnes actions de leurs enfants, de les encoura-
ger et de ne jamais les abandonner. Les larmes, elles, révèlent le chagrin causé 
par les mauvais comportements et invitent à la conversion, au pardon et à un 
amour attentif, capable de transformer les cœurs. Les larmes de Marie dans 
les apparitions à Kibeho nous enseignent également à observer et à écouter les 
émotions des autres. Ces larmes nous mettent au défi de reconnaître la souf-
france de ceux qui n’ont personne pour les réconforter. Elles nous apprennent 
à partager les joies et les peines, à vivre les émotions des autres avec empathie 
et sincérité, comme le rappelle Saint Paul (Rm 12, 15-16). Chaque sourire et 
chaque larme devient alors un langage universel, porteur d’un message que 
chacun doit apprendre à comprendre et à respecter. Ces émotions mariales 
à Kibeho révèlent d’abord que la spiritualité ne se vit pleinement que dans le 
dialogue avec autrui et avec le monde. Enfin, elles invitent à conjuguer encou-
ragement et vigilance, amour et compassion, dans toutes les relations humai-
nes. Elles rappellent que la mission de chaque croyant, mais aussi de chaque 
personne sensible à l’autre, consiste à encourager le bien, consoler la douleur 
et inspirer la conversion par l’exemple et la sollicitude. Ainsi, sourire et pleurer 
avec les autres devient une véritable école de vie et un chemin de foi, où culture 
et mission se rencontrent dans le service et l’amour concret des autres.

1.4.3. Le silence, plein de présence : spiritualité du non-dit dans  
           la culture locale

Lors que la Vierge Marie est apparue à Kibeho le 15 août 1982 dans l’affliction 
et les larmes les voyantes lui demandaient pourquoi elle est affligée. Mais, elle 
gardait le silence. À des questions posées à plusieurs reprises, la Vierge aurait 
d’abord refusé de répondre. Mais, finalement après avoir gardé le silence, elle 

68	 Cf. S. Lessard, Notre-Dame des Douleurs, Kibeho, 1981-1989, 28.11.2023, https://le-
verbe.com/idees/notre-dame-des-douleurs-kibeho-1981-1989/, [03.06.2024].



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 51 –

aurait dit la cause de sa douleur et de ses pleurs69. Concernant toujours le 
silence de Marie dans ses apparitions à Kibeho, lorsque Nathalie, lors de l’ap-
parition du 31 mai 1982, lui posa à nouveau une question à propos de l’eau, 
Marie ne répondit pas. Elle garda le silence, ce que Nathalie interpréta comme 
un acte d’impolitesse. Elle dit : « Ubanza musuzugura. Umuntu arababaza nti-
mumusubize ngo mumuhakanire cyangwa mumwemerere. Mu kinyarwanda 
baca umugani ngo : Ubupfura ni ugutanga cyangwa guhakana »70 (Vous sem-
blez manquer de respect. Quelqu’un vous pose une question, mais vous ne lui 
répondez ni par une affirmation, ni par un refus. Dans le proverbe rwandais, 
on dit que « la politesse consiste à donner ou refuser ». Marie répondant en 
un seul mot : « Ce n’est pas du manque de respect ». C’est à travers ce silence 
que Nathalie comprit que le silence de Marie reflète le calme et la douceur, des 
traits caractéristiques de sa personnalité. Ce n’est pas de l’impolitesse, mais 
une forme de politesse qui consiste à laisser son interlocuteur apprendre à ap-
privoiser le silence. Les trois voyantes de Kibeho l’ont trouvé inhabituellement 
calme. Ce calme qui montre son coeur était toujours en train de penser aux 
mystères de Dieu (Lc 2, 51). Le calme qui le caractérisait se reflétait également 
dans son discours. Elle parlait prudemment, passait et se taisait pour écouter 
son interlocuteur. Ce cequ’elle a fait dans les apparitions de Laus, la Dame 
est habituellement silencieuse et souriante, mais il lui arrive quelquefois de 
parler71. 

Dans la culture rwandaise, le silence a une place importante. Les Rwandais 
valorisent beaucoup les proverbes et la sagesse exprimée à travers les mots.  
« Kuvuga menshi siko kugira ubwenge » (Parler beaucoup n’est pas synonyme 
de sagesse) est un proverbe qui montre l’importance de la réflexion silencieuse. 
Voyons quelques idées des chercheurs rwandais72 à propos du poids du silence 
face à la parole proférée :

Il faut d’abord parler du silence qui n’en est pas un mais qui est plutôt une 
parole oblique, comme déjà dit  : « N’uhigimye aba avuze » peut se traduire 
par (Même celui qui toussote parle). «  N’itabiye iba ishaka iyayo  » (Mêmel  
a vacheq uin ec riep asv eutr encontrseorn v eau). Ces proverbe indiquent que 
toute forme de communication, même non verbale ou discrète, a un sens.

69	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 147.
70	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, le 31 mai 1982, pp. 17-18.
71	 Cf. F. Bay, op. cit., p. 21.
72	 Cf. Balinda et al., La langue kinyarwanda, son usage et impact dans les divers médias 

pendant la période 1990–1994 : une étude sociolinguistique, Kigali 1998, pp. 16-17.



PREMIER CHAPITRE

– 52 –

Il y a alors le geste qui supplée à la parole, que ce soit le rire, les fronce-
ments de sourcils, le clin d’oeil ou ‟d’ongle ˮ , les allusions : « Bavuga ibigoramye 
umuhoro ukarakara » se traduit littéralement par (Quand on parle des cho-
ses recourbées, la serpette se fâche). Il signifie que lorsqu’on parle de quelque 
chose de négatif ou de problématique, cela peut susciter une réaction de colère 
chez quelqu’un qui se sent visé ou concerné, même si cette personne n’est pas 
explicitement nommée.

Dans la culture rwandaise, on peut se taire: Soit pour écouter l’interlocu-
teur. Une qualité primordiale dans la conversation est l’attention à l’autre, sa-
voir l’écouter. « Urujya kwica imbwa ruyiziba amatwi » se traduit littéralement 
par (La mort qui veut tuer un chien commence par le rendre sourd). Cela si-
gnifie que lorsqu’une personne a l’intention de faire du mal à quelqu’un (ou de 
commettre un acte répréhensible), elle ignore tout conseil ou avertissement. 
Elle ferme les oreilles aux voix de la raison et des autres, car elle est déterminée 
dans son action.

Dans la communauté rwandaise on peut se taire encore : Soit pour ré-
duire les dégâts et ne pas continuer des discussions stériles et souvent dange-
reuses. « Urugo ruragutuka warusubiza ukarusenya » signifie littéralement :  
(Une maison te provoque, si tu répliques tu la détruis). Ce proverbe suggère 
que dans certaines situations, répondre à une provocation ou à une attaque, 
surtout dans un cadre familial ou communautaire (symbolisé par « urugo », 
la maison/foyer), peut aggraver la situation au point de détruire les relations 
ou l’harmonie. Garder son calme peut parfois être la meilleure solution pour 
éviter la destruction de liens importants.

Dans la societe rwandaise on peut se taire : Soit par résignation, car les 
grandes douleurs sont muettes. « Amaganya y’inkoko amenywa n ’inkike ya-
toye mo » (Les malheurs de la poule sont connues du seul coin de l’ “urugo ” 
(enclos) où elle a picoré. Ce proverbe évoque l’idée que les souffrances ou les 
plaintes des plus faibles (ici, « inkoko » (le poulet), sont reconnues et entendues 
par ceux qui ont du pouvoir ou qui sont responsables [(« inkike » (l’enclos)].

Dans tous les cas, selon la culture rwandaise, la parole trop ostentatoire ou 
qui dénigre est mal vue. « Umugabo aca urubanza ntaca urubazi » (L’homme 
tranche la palabre et non les paroles interminables). Ce proverbe souligne 
l’importance de prendre des décisions de manière rapide et efficace. L’idée est 
que les hommes sages et respectés dans la communauté savent quand parler et 
quand agir, évitant ainsi des discours longs et inutiles. Dans la culture rwan-
daise, le silence est souvent associé à la réflexion, au respect et à la sagesse. 



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 53 –

C’est ainsi que ce proverbe rappelle que le silence peut être plus puissant que 
des mots inutiles et que les actions parlent souvent plus fort que les paroles.

On peut encore se taire, soit par mépris de l’interlocuteur ou soit par sim-
ple impolitesse. « U Rwanda ni rugari haba n’urutaramukanya » (Le Rwanda 
est vaste, il y en a même celui qui ne répond pas aux salutations). Le proverbe 
rwandais met en lumière une réalité sociale : dans une grande communauté, 
il existe une diversité de comportements, y compris ceux qui ne respectent 
pas toujours les normes sociales de courtoisie, comme saluer les autres. Tout 
comme il y a des gens qui ne saluent pas, il y en a aussi qui choisissent de se 
taire ou de ne pas répondre pour différentes raisons, qu’il s’agisse de mépris, 
d’indifférence, ou même d’une forme de maladresse sociale. Le proverbe sem-
ble insister sur l’idée que dans une société vaste et diverse comme le Rwanda, 
il faut s’attendre à rencontrer toutes sortes de comportements, certains confor-
mes aux attentes sociales, d’autres moins.

On peut se taire soit par crainte ou prudence, par rose ou intérêt. On pra-
tique alors ce que l’on appelle le “cacher dans le ventre ”. Si je ne parle aucun 
mot il ne faut pas me condamner. Il faut obéir mon silence, d’où les prover- 
bes : « Uhishe mu nda imbwa ntimwiba » (Qui cache dans son ventre n’est pas 
volé par le chien) ; « Ntacyo mvuze ntiteranya » (Je n’ai rien dit ne désunit pas) ;  
« Akarenze umunwa karushya ihamagara » (Ce qui a dépassé la bouche est 
difficile à rappeler). Cacher dans le coeur, l’espace du discours réprimé. Cette 
maîtrise n’est ni simulatrice, ni mensongère, elle invite simplement à taire la 
passion. La Bible dit que « Celui qui parle beaucoup ne manque pas de pécher, 
mais celui qui retient ses lèvres est un homme prudent » (Pr 10, 19).

À Kibeho, le silence n’était jamais un simple vide ni une absence de pa-
role. Bien au contraire, il représentait une présence dense et respectueuse, un 
espace sacré où prenait place l’écoute intérieure. Dans la culture rwandaise, le 
silence a une valeur profonde : il est signe d’attention, moment de méditation, 
et marque de respect envers ce qui est dit ou vécu. Marie, consciente de cette 
dimension culturelle, a fait du silence un véritable langage. Elle savait que se 
taire peut parfois être plus éloquent que n’importe quel discours. Dans ces 
instants de silence, elle invitait les voyantes et le peuple à une disponibilité in-
térieure, à un recueillement qui ouvre le cœur et l’esprit. Ce non-dit n’était pas 
un vide à combler, mais un appel à la contemplation et à la réceptivité.

Le silence offrait un temps suspendu où le mystère pouvait se déployer, où 
chacun pouvait accueillir la Parole divine dans sa profondeur. Il devenait une 
présence vivante, un moment de grâce révélant la force et la douceur de Marie :  



PREMIER CHAPITRE

– 54 –

cette mère attentive qui sait quand parler et quand simplement être, dans une 
écoute pleine et aimante. Dans ce dialogue silencieux, le divin et l’humain se 
rejoignaient, tissant un lien intime et durable fondé sur la paix et la présence.

Le silence de la Vierge Marie à Kibeho est une école de foi. Il nous ensei-
gne l’attitude intérieure de celui qui écoute véritablement la Parole de Dieu. La 
tranquillité du cœur et de l’esprit rend possible la rencontre avec le divin. Dans 
les relations humaines, cet appel à l’écoute devient aussi mission : apprendre  
à accueillir les autres, à leur accorder du temps, à leur témoigner respect et 
bienveillance. Trop souvent, absorbés par les distractions de la vie moderne, 
nous oublions l’importance du silence qui rend possible la rencontre vraie. Ma-
rie, Mère de Dieu, nous apprend le silence intérieur, celui sans lequel aucune 
prière authentique n’est possible. Ce silence n’est pas simple absence de bruit, 
mais union profonde à Dieu. Il nous est difficile parce que nous sommes sou-
vent dispersés, distraits, préoccupés par mille choses inutiles. Marie, elle, est 
silencieuse parce qu’elle est simple, libre et entièrement tournée vers Dieu. Elle 
nous révèle que le silence n’est pas le fruit d’une contrainte, mais d’un consen-
tement. Il n’est pas une tension, mais un abandon confiant qui établit l’âme 
dans la paix. Le vrai silence naît de la confiance et de la dépossession : il est une 
offrande. Il suffit, comme un enfant, de se livrer à Dieu avec confiance.

Dans le contexte des apparitions de Kibeho, ce silence prend une dimen-
sion culturelle et missionnaire. Il s’enracine dans la tradition rwandaise où le 
silence exprime l’écoute, le respect et la sagesse. Marie s’est ainsi faite proche du 
peuple, parlant son langage symbolique et spirituel. Par son silence, elle invite 
les Rwandais à une profonde introspection : à relire leur histoire, à écouter la 
voix de Dieu dans les événements, à se tourner vers la réconciliation et la paix. 
Le silence de Kibeho devient un appel à la réflexion personnelle et collective. 
Il met en lumière l’importance de l’écoute, du respect des moments sacrés, de 
la mémoire des souffrances et de l’espérance commune. Il invite à une attitude 
missionnaire : celle qui commence par l’écoute de Dieu et de l’autre avant toute 
parole ou action. Enfin, ce silence porte un message universel. Il symbolise la 
paix, la sagesse et la réconciliation. Il rappelle que la guérison du cœur et de 
la nation passe par la paix intérieure, la patience et la prière. Dans le dialogue 
entre foi, culture et mission, le silence de Marie à Kibeho devient un lieu de 
communion : il relie le ciel et la terre, le divin et l’humain, la mémoire et l’es-
pérance. Ainsi, le silence de Marie n’est pas absence, mais plénitude. Il est la 
parole du cœur, la pédagogie de l’amour, et le fondement d’une mission enra-
cinée dans l’écoute et la paix.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 55 –

1.5. Une Dame qui ressemble au peuple

L’une des dimensions les plus frappantes des apparitions de Kibeho est la ma-
nière dont Marie s’est présentée, non comme une figure lointaine, mais comme 
une Dame profondément proche du peuple rwandais. Cette proximité se ma-
nifestait dans son apparence physique simple et douce, sa jeunesse rayonnante, 
ainsi que dans ses vêtements sobres, porteurs de symboles culturels et spiri-
tuels. Sa présence, loin d’être intimidante, exprimait une autorité maternelle 
chaleureuse et rassurante. En adoptant ces traits familiers, Marie s’est faite une 
mère attentive, partageant la réalité et les espoirs du peuple, ce qui a favorisé 
une réception authentique et pleine de confiance de son message.

1.5.1. Apparence physique : simplicité, jeunesse, douceur

Un élément récurrent dans les témoignages des visionnaires reconnus à travers 
le monde réside dans la description de la figure féminine qui leur apparaît :  
interrogés à ce sujet, tous s’accordent à dire qu’il s’agit d’une femme d’une 
grande beauté. Ce n’était pas si différent à Kibeho. Selon les trois voyantes 
authentiques de Kibeho affirment que la Vierge a une beauté inexprimable. 
Dans les enquêtes menées par Ruzindaza, ce dernier affirme que « Elle était 
vraiment très belle »73. Alphonsine dit ceci : « […] Et je vois une Dame sortir 
de ce nuage! Une Dame inconnue dont la beauté m’éblouissait! Elle était vrai-
ment très belle»74. Alphonsine ajoute qu’elle n’était pas en mesure de décrire 
l’humilité de la Vierge Marie tant celle-ci dépassait toute compréhension hu-
maine. Elle l’explique en ces mots : « Elle avait un si profond et incomparable 
respect de Dieu »75. Cette beauté n’est pas du monde, ce n’est pas la beauté du 
corps, c’est la beauté de l’âme. La Vierge Marie est sans péché et n’a jamais 
commis aucun autre péché. Elle est pure et gentille. Sa beauté est la louange 
de Dieu qui sanctifie ses enfants. Cette beauté est un symbole du dessein de 
Dieu depuis le moment où il nous a créés, pour nous rendre justes et saints 
en son Fils Jésus-Christ (Ep 1, 1-6). C’est la beauté de la prophétie qui montre  

73	 Cf. C. Ruzindaza, The Fascinating Story of Kibeho: Mary’s Prophetic Tears in Rwanda, 
Blessed Hope Publishing, 2022, p. 199.

74	 Cf. A Mumureke, 2022, op. cit., p. 48.
75	 Cf. Ibid., p.50.



PREMIER CHAPITRE

– 56 –

à l’Église qu’elle n’est appelée que par Dieu76. En parlant de la beauté de Marie, 
Ignacio affirme que la beauté ne réside pas dans sa silhouette humaine, bien 
qu’elle le soit certainement. Pour lui « la beauté de la Vierge est la beauté de la 
grâce sanctifiante, de son adéquation à la volonté de Dieu (fiat !). La beauté de 
la créature se trouve là où Dieu est satisfait, au centre même de son être. Une 
beauté qui découle de Dieu, qui est la vérité et le bien par excellence »77.

Les rwandais n’ont pas de terme propre pour désigner le « beau» ; mwiza 
signifie aussi bien « beau » que « bon » ou, de façon plus neutre et générale, 
« bien », et mubi veut dire à la fois « laid », « méchant » ou « mauvais ». Ce-
pendant, la distinction ne leur échappe nullement et on précisera souvent :  
« mwiza quant au corps », ou « mwiza quant au coeur », celui-ci étant consi-
déré comme le siège de l’intelligence et du caractère. De nombreux proverbes 
insistent sur cette différence et ils donnent toujours l’avantage au « coeur ». 
[…] Pour un Rwandais, dire de quelqu’un qu’il est « mwiza quant au coeur », 
c’est se référer d’abord, non pas à ce qu’on suppose de sa vie intérieure, de ses 
dispositions morales, mais à la qualité, à la « beauté» de ses comportements, 
de ses attitudes, de ses paroles elles-mêmes considérées avant tout comme des 
actes. Le coeur n’intervient pas en tant que siège des émotions ; ce rôle est plu-
tôt dévolu au ventre, et on ne dira jamais que quelqu’un est « mwiza quant au 
ventre » (cela ferait rire) ; le coeur ne vient là que comme instance à laquelle est 
attribuée le gouvernement de la personne ; « Kami ka muntu ni umutima we » 
c’est, dit-on, « le petit roi de la personne c’est son coeur », c’est-à-dire, comme 
le roi lui-même, une sorte de moteur vital et social, sans rien qui ressemble  
à ce que nous appelons âme. Ainsi peut-on être plus beau par le comportement 
que par l’apparence, et vice versa, sans que cette discordance implique qu’il 
faille vraiment donner deux sens différents au mot mwiza, comme nos propres 
modes de pensée et notre langue nous y obligent78.

La Vierge Marie apparaît toujours dans une beauté et l’humilité incompa-
rables pour interpeller une femme Rwandaise d’avoir d’abord la beauté inté-
rieur et l’humilité, les valeurs morales qui devraient la caractériser. La beauté 
extérieure va de pair avec la beauté intérieure (les bons oeuvres, les bons com-
portements etc,.). Marie veut nous montrer quelle beauté nous avons devant 

76	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 93.
77	 Cf. I. Valduerteles, Marie, le vrai chemin de la beauté, 2022, https://omnesmag.com/fr/

signatures/maria-vie-de-beaute/, [29.11.2023].
78	 Cf. P. Smith, Aspects de l’esthétique au Rwanda. In: L’Homme, 1985, tome 25 n°96. pp. 

7-22.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 57 –

notre Dieu Créateur. Nous sommes ses belles créatures. L’humilité devrait 
nous caractériser devant notre Père céleste. La beauté radieuse est souvent 
perçue comme un reflet de la pureté et de la sainteté, soulignant le caractère 
divin de l’apparition. Cette beauté éblouissante peut susciter des sentiments de 
paix, d’amour et de réconfort chez les voyants et les témoins. Une apparence 
lumineuse et attrayante peut rendre le message plus captivant.

La beauté éblouissante de Marie dans ses apparitions à Kibeho peut trans-
mettre plusieurs messages importants aux Rwandais et à ceux qui en ont été 
témoins. La beauté rayonnante de Marie peut symboliser l’espoir et appor-
ter un sentiment de réconfort aux Rwandais, notamment lors des périodes de 
conflit et de souffrance. Sa beauté peut inciter à la purification spirituelle et au 
renouveau, encourageant les fidèles à chercher la paix intérieure et la réconci-
liation. La beauté de Marie peut être perçue comme un appel à une conversion 
personnelle et à une vie de prière plus profonde, invitant les croyants à se rap-
procher de Dieu. En tant que figure maternelle universelle, la beauté de Marie 
peut encourager l’unité et la réconciliation entre les communautés rwandaises, 
inspirant à la paix et à l’harmonie. La beauté des apparitions de Marie à Ki-
beho véhicule un message d’espoir, de purification, d’unité et d’amour divin, 
offrant un refuge spirituel et une direction morale aux Rwandais dans leur 
parcours post-conflit.

À propos de sa jeunesse, d’après les études et les enquêtes menées auprès 
des voyants à propos de l’âge de la Sainte Vierge dans les apparitions, affir-
ment que la Vierge Marie n’a pas toujours le même âge. Elle apparaît comme 
une femme de seize, dix-huit ans, voire trente ans, jamais plus. Elle apparaît 
toujours jeune79. Les voyantes de Kibeho affirment que la Vierge Marie leur 
apparaissait sous les traits d’une femme très jeune. Dans les enquêtes menées 
par Sinayobye, elles précisent qu’« elle ressemblait à une jeune femme d’envi-
ron 25 ans »80. À Lourdes, Bernadette disait avoir environ dix-huit ans81. C’est  
pareil à Fatima82. On peut alors se demander pourquoi la Vierge Marie appa-
raît sous des traits si jeunes lors des apparitions de Kibeho. Parmi les théolo-
giens rwandais, certains se sont penchés sur la signification de cette jeunesse. 
Par exemple, Biziyaremye explique que Marie apparaît toujours jeune, car  

79	 Cf. G.Biziyaremye, op. cit., pp. 34-35.
80	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 94.
81	 Cf. Ibid.
82	 Cf. F. Bay, op. cit., p. 91.



PREMIER CHAPITRE

– 58 –

« l’éternité est toujours jeunesse »83. Quant à Sinayobye, il soutient que « la 
jeunesse de la Vierge Marie révèle l’image de l’Eglise, l’épouse du Christ, avec 
toute resplendissante, sans tache ni ride ni rien de tel, mais sainte et immacu-
lée (Ef 5, 27) »84.

Le fait que la Vierge Marie apparaisse très jeune, pourrait être considéré 
comme un rappel à toute personne, d’être parfait comme notre Père céleste est 
parfait (Mt 5, 48). Cette jeunesse mariale nous rappelle d’abord d’aimer nos 
ennemis et pardonner leurs offenses, éviter la colère, les angoisses, l’orgueil, 
la désobéissance, la jalousie, mais prier plutôt beaucoup pour nourrir notre 
vie spirituelle, changer nos mauvais comportements et pour avoir toujours 
l’humilité, la simplicité et l’obéissance. Et enfin, cette jeunesse mariale ce n’est 
qu’un rappel aux jeunes. La Vierge Marie souhaite que, comme Elle, les jeunes 
peuvent faire en sorte que leur vie devienne un instrument pour améliorer 
le monde. Ils doivent éviter tout ce qui pourrait nuire à leur vie. Ils doivent 
utiliser cette jeunesse en aidant les plus vulnérables. Leur jeunesse devrait être 
utilisé dans l’esprit missionnaire en proclamant la parole de Dieu aux quatre 
coins du monde, car c’est à eux qu’appartient la force physique et spirituelle 
dont l’Église a besoin pour rester toujours jeune. Leur jeunesse est le don pour 
la gloire de Dieu et le salut des hommes.

À Kibeho, la Vierge Marie a exhorté les jeunes à la prudence, leur rap-
pelant que, bien qu’ils puissent avoir l’impression de pouvoir tout accomplir 
grâce à leur jeunesse, ils doivent faire preuve de discernement. Elle les a mis 
en garde contre cette mentalité et les a appelés à une attitude plus réfléchie et 
responsable. La Mère du Verbe a déclaré ce qui suit : « Vous les jeunes : A votre 
âge on croit qu’on est capable de tout. Veillez donc à ne pas tomber de façon 
irréversible »85.

L’apparition de la Vierge Marie à Kibeho sous une forme jeune peut être 
interprétée de plusieurs façons, particulièrement en relation avec la culture et 
les croyances des Rwandais. La jeunesse de la Vierge Marie peut symboliser 
l’espoir et le renouveau. Pour les Rwandais, cela peut représenter un avenir 
prometteur et la possibilité d’un nouveau départ après des périodes de difficul-
tés ou de conflits. La jeunesse est souvent valorisée pour sa vitalité, son poten-
tiel et son rôle dans la construction de l’avenir. La jeune Vierge peut inspirer 

83	 Cf. G. Biziyaremye, op. cit., pp. 34-35.
84	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 94.
85	 Cf. A.Misago, 1991, op. cit., p. 627.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 59 –

les jeunes Rwandais à prendre leur place dans la société et à jouer un rôle actif 
dans la paix et le développement du pays. La jeunesse est également associée à 
la pureté et à l’innocence. Dans le contexte de Kibeho, cela peut rappeler aux 
fidèles l’importance de maintenir des valeurs morales élevées et de vivre une 
vie en accord avec les enseignements religieux. Une Vierge Marie jeune peut 
sembler plus accessible et proche des fidèles, surtout des jeunes. Cela peut ren-
forcer leur connexion spirituelle et leur sentiment que Marie comprend leurs 
défis et aspirations. Les apparitions de la Vierge à Kibeho sont souvent vues 
comme des messages d’avertissement et de préparation. La jeunesse de Marie 
pourrait symboliser la nécessité de se préparer dès maintenant, en cultivant 
des vertus et en se tournant vers Dieu avant qu’il ne soit trop tard. Dans une 
société où les femmes jouent un rôle crucial, la jeune Vierge peut également 
servir de modèle de courage, de foi et de dévouement pour les femmes rwan-
daises, soulignant leur importance dans la société et dans l’église.

À propos de la couleur de la peau, selon leur témoignage, les voyantes de 
Kibeho ont affirmé que la Vierge qui leur est apparue avait une couleur qui 
ne correspondait à aucune de celles connues ici-bas : elle n’était ni blanche, 
ni noire, ni métisse, mais semblait transcender ces distinctions86. La couleur 
de la peau qui n’est ni le blanc ni le noir nous rappelle que le Dieu Tout Puis-
sant appartient à tous. La Mère du Verbe est la mère de toutes les nations. La 
Mère du Verbe a dit à Alphonsi à Kibeho qu’elle ne venait pas seulement pour 
le Rwanda, mais pour le monde entier87. Une apparition mariale est un don 
qui vise à rassembler tous les enfants de Dieu, de toutes nations et de toutes 
langues. Sinayobye nous révèle que la Mère du Verbe a déclaré à Nathalie : « Je 
ne suis pas venue pour les séparer, mais pour les réunir »88. Se présenter avec 
une peau corporelle différente de celle des personnes que nous voyons dans ce 
monde constitue un rappel puissant pour surmonter les divisions fondées sur 
la couleur de la peau, ainsi que toutes les autres distinctions entre les indivi-
dus89. Au Rwanda notamment, comme nous rappelle Piton, il y avait des divi-
sions fondées sur l’appartenance ethnique, à savoir Hutu, Tutsi et Twa. Dès les 

86	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 28 novembre 1981, p.1 ; “Temoignage de Ma-
rie Claire” cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 87 ; voir aussi : Ibid., p. 403 ; C. Ruzindaza, 
2022, op. cit., p. 199; E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 133.

87	 Cf. A. Mumureke, 2022, op. cit., p. 71.
88	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 106.
89	 Cf. Ibid., p. 107.



PREMIER CHAPITRE

– 60 –

années 1930, les catégories Hutu, Tutsi et Twa furent inscrites sur les papiers, 
une pratique maintenue après l’indépendance90. Sinayobye affirme que c’est 
un rappel d’une grande pertinence, survenant à une époque où ces divisions 
ethniques commençaient progressivement à se développer, culminant tragi-
quement dans le génocide contre les Tutsis en 199491.

Avec ce phénomène de la couleur ni blanche ni noire, Mère du Verbe veut 
nous éclairer comment surmonter les problèmes de discrimination rencontrés 
dans notre monde d’aujourd’hui surtout au Rwanda. C’est un moment de nous 
rappeler à créer une seule famille, sans aucune discrimination, un moment que 
la Mère du Verbe veut que tous les enfans de Dieu soient un (Jn 17, 21 ). On 
espère qu’un jour, grâce aux stratégies adoptées par le Gouvernement rwan-
dais dans le cadre de restaurer l’unité rwandaise en supprimant les catégories 
ethniques, ce rappel de Marie pourra être entendu. Nous comptons sur le lan-
cement de la campagne « Ndi Umunyarwanda » (je suis rwandais/ rwandaise), 
l’une des mesures les plus remarquables que le gouvernement post-génocide 
au Rwanda ait prise pour encourager l’émergence d’une société où la nationa-
lité (Rwandaise). Cette stratégie est plus importante que l’appartenance à l’une 
ou l’autre entité ethnique. Cela est arrivé bien des années après l’abolition des 
cartes d’identités sur lesquelles l’on pouvait voir les mentions de « Muhutu, 
Mutusti ou encore Mutwa », les trois catégories ethniques auxquelles un rwan-
dais peut appartenir, et qui avaient alors une grande importanceˮ92.

La peau de Marie d’une couleur intermédiaire pourrait symboliser son 
identité spirituelle universelle, embrassant toutes les races et cultures. Cela 
pourrait encourager les Rwandais à adopter une vision inclusive et à valori-
ser l’unité dans la diversité. Dans le contexte ethnique rwandais, la couleur 
de Marie pourrait servir de rappel poignant de l’unité au-delà des divisions 
ethniques. Cela pourrait encourager la réconciliation et la paix entre les diffé-
rentes communautés. La couleur de peau de Marie pourrait aussi symboliser 
la diversité au sein de l’humanité, soulignant que tous les individus sont égaux 
devant Dieu, indépendamment de leur apparence physique.

90	 Cf. F. Piton, Le papier conjure-t-il la menace ? Cartes d’identité, incertitude documen-
taire et génocide au Rwanda, Sociétés politiques comparées no 48, Paris 2019, p. 2.

91	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 107.
92	 Cf. F. Golooba-Mutebi, Etre Hutu ou Tutsi n’est pas illégal, in The Pan African Review,  

2022, https://panafricanreview.com/etre-hutu-ou-tutsi-nest-pas-illegal/, [03.06.2024].



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 61 –

Au-delà de l’aspect physique, c’est surtout sa douceur qui touchait le cœur. 
Un visage doux, un regard tendre, une voix calme : autant d’expressions qui 
invitaient à la confiance et à l’apaisement. Cette douceur, liée à sa jeunesse et 
à sa simplicité, faisait de Marie une figure familière et rassurante, comme une 
mère proche qui veille sur ses enfants. Ainsi, à travers sa jeunesse, sa simplicité 
et sa douceur, Marie s’est faite proche du peuple rwandais, incarnant un amour 
vivant et accessible, porteur d’un message d’espoir et de paix.

1.5.2. Vêtements : symboles culturels et spirituels (couleurs, style,  
            absence d’artifices)

Lors des apparitions de Kibeho, nous dit Misago, « la Vierge ne se manifeste 
pas aux trois de la même manière, surtout en ce qui concerne l’habillement. 
Généralement Alphonsine la voit vêtue tout en blanc, avec les mains jointes sur 
la poitrine en direction du menton ; sa tête est couverte d’un grand voile blanc, 
apparemment uni à la robe et qui descend en arrière en prenant la forme d’un 
grand manteau. Même chose pour Marie Claire »93. Toutes les deux affirment 
que « les vêtements de la Vierge Marie (une longue robe fluide blanche sans 
couture et voile sur la tête ) étaient très blancs, très beaux et incomparables  
à aucun autre habit fait par les mains humaines »94. Quant à Nathalie, elle voit 
la Vierge vêtue en deux couleurs : une robe blanche, avec sur la tête un grand 
voile bleu-ciel qui descend derrière en prenant les formes d’un manteau uni 
aux manches de la robe95. Lors de ses apparitions a Kibeho, la Mère du Verbe 
ne portait pas les chaussures96. Le 19 mars (7ème apparition ), Nathalie osait 
demander aussi à la Vierge, pourquoi Elle se manifeste à elle autrement qu’à 
ses compagnes, en ce qui regarde notamment la couleur des vêtements et la 
tenue corporelle. À ce sujet, la Vierge aurait répondu à peu près en ces termes :  
« Moi je me montre comme je veux ; et quand je viens, je ne tiens pas un 
langage identique. Mais tout se ramène finalement à une seule chose :l’amour 
»97. D’après les témoignages des voyantes, nous pouvons affirmer que les cou-
leurs des vêtements de la Vierge Marie lors des apparitions de Kibeho sont  

93	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 86.
94	 Cf. G. Biziyaremye, op. cit., p. 34.
95	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 86.
96	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 28 novembre 1981, p. 1.
97	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, le 19 mars 1982, p. 8.



PREMIER CHAPITRE

– 62 –

le blanc et le bleu-ciel. Mais ailleurs, dans leurs voyages mystiques, les voyants 
déclarent avoir vu un jardin de fleurs de différentes couleurs : rouge, noir pour 
Alphosine et blanc, rouge et jaune pour Nathalie98.

1.5.2.1. Une robe blanche

La couleur blanche parle de la justice et de la gloire de Dieu et de ceux avec 
qui Dieu partage sa sainteté et sa gloire. Lors de la transfiguration, ils virent les 
vêtements de Jésus glisser, de sorte que personne sur terre ne pouvait les laver 
de cette façon (Mt 17, 21-9). Cette référence parle de la gloire et de la justice de 
Dieu qui sont supérieures aux choses de ce monde, mais Dieu les partage avec 
les siens. Le fait que Moïse et Élie étaient avec Jésus dans cette vision et que les 
disciples avaient ouvert les yeux sur cette vision montre que Dieu partage sa 
gloire et sa justice. La couleur blanche fait référence aux personnes d’un autre 
monde, qui vivent dans le monde que nous voyons. C’est la couleur des Anges 
que l’on voit toujours vêtus de vêtements flottants (Mt 28, 3, Mc 16, 5 ; Jn 20, 
12 ; Lc 24, 4 ; Ap 15, 6 ; Ap 3, 4-5). Même les élus, qui vivent au ciel, sont vêtus 
de robes (Ap 19, 8). Les voyantes de Kibeho ont vu ceux qui habitent au ciel 
qui sont purs de corps et dont les vêtements sont blancs. C’est une couleur qui 
nous rappelle le ciel et ses habitants. Le blanc est la couleur des vainqueurs. 
(Ap 2, 17 : Celui qui vaincra, je lui donnerai une pierre à lancer). Alors pour 
nous qui sommes encore sur terre, le blanc est la couleur qui nous rappelle 
que nous sommes appelés à partager avec le Christ sa victoire. C’est donc la 
couleur de l’espérance, qui nous rappelle que Jésus-Christ a vaincu le danger et 
la mort, et nous rappelle que nous avons été créés pour aller au ciel. La couleur 
blanche signifie la purification (Ps 51, 9). C’est une couleur qui parle de la jus-
tice que Dieu distribue à son peuple. Le blanc est souvent associé à la pureté et 
à l’innocence, symbolisant la sainteté et la perfection spirituelle de Marie. Cela 
pourrait encourager les Rwandais à chercher la pureté intérieure et à vivre des 
vies empreintes de vertu. 

La mère de Dieu a dit : Le blanc et le bleu sont mes vêtements, cela dit que 
je suis sans péché et que je suis pure. Le fait que Marie se soit montrée vêtue 
d’une robe blanche nous montre sa justice : elle est sans péché et pure. Elle 
a voulu nous montrer comment chacun est appelé à être : parfait et pur aux 

98	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 16 janvier 1982, pp. 7-9 ; L’apparition de 
Mukamazimpaka Nathalie du 1 avril 1983 ; A. Misago, 1991, op. cit., pp. 36-37.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 63 –

yeux de Dieu (Ep 1, 4). Parce que le blanc est la couleur qui parle de justice, 
elle parle aussi de retour aux bonnes habitudes. Le livre de l’Apocalypse parle 
de la voie du service donné par Dieu, en utilisant l’image du vêtement blanc 
qui est la justice de Dieu : « Aussi, suis donc mon conseil: achète chez moi de 
l’or purifié au feu pour t’enrichir; des habits blancs pour t’en revêtir et cacher 
la honte de ta nudité; un collyre enfin pour t’en oindre les yeux et recouvrer 
la vue » (Ap 3, 18). Cette couleur nous rappelle le drap blanc que nous por-
tons au moment du baptême, nous rappelons de nous battre uniquement pour 
le Christ99. La Mère du Verbe en couleur blanche, elle veut que nous soyons 
innocents, saints, parfaits et la lumière de ceux qui sont dans les ténèbres et 
que nos coeurs soient purs. Elle souhaite que nous conquérions la terre pour 
obtenir ce vêtement blanc au ciel.

1.5.2.2. Un grand voile bleu

Nathalie a vu la Vierge Marie vêtue d’une robe fluide, mais la couverture était 
bleue100. Le bleu, comme le blanc, est la couleur de Marie. Cette couleur signi-
fie que Sainte Marie a donné naissance au secret d’être la Mère des nouvelles 
créations, l’Église des croyants ; elle est le refuge de la vie, elle est la mer de la 
vie, elle est la Mère des vivants. Aussi, lorsque la Vierge Marie se montre vêtue 
d’une robe bleue et blanche, elle souhaite parler de sa relation avec la Sainte 
Trinité. Dans le mystérieux voyage que Nathalie a fait avec la Vierge Marie, 
dans la deuxième partie, appelé la maison Intarambira, elle a dit avoir vu des 
gens portant des vêtements de différentes couleurs, mais y compris le bleu. 
Après cela, la Mère lui a montré un autre endroit, il y avait une lumière pas 
autant qu’avant. Il y avait tellement de gens qui vivaient là que personne ne 
pouvait les compter. Eux aussi s’étaient alignés sans fin. Ils portaient des vête-
ments de différentes couleurs : bleu, blanc, rouge. Ils avaient la même couleur 
que les noirs, mais ils n’étaient pas bons101.

Les vêtements bleus portés par ceux du purgatoire sont le signe que ceux 
qui y vivent espèrent atteindre le paradis. Cette couleur nous apprend égale-
ment à toujours regarder le ciel avec espoir. Dans la Bible, la couleur bleue fait 
référence au Ciel (Ex 24, 10 ; Ez 1, 26 ; Ap 21, 19). La couleur bleue parle de 

99	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., pp. 241-243.
100	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, 19 mars 1982, p. 8.
101	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., pp. 245.



PREMIER CHAPITRE

– 64 –

l’endroit où Dieu habite : « Et les chefs des tribus d’Israël virent Dieu sous ses 
pieds, et il y avait des pierres précieuses, et son bleu brillait comme le ciel » (Ex 
24, 10). Le bleu est la couleur du mystère de Dieu. Cette couleur nous rappelle 
que Dieu est bien plus haut que le monde, que Ses choses sont différentes des 
choses du monde. Le blanc est généralement la couleur du ciel dans son in-
tégralité, mais la couleur bleue, associée au blanc, veut montrer que le ciel est 
supérieur à la terre. Cette couleur bleue nous rappelle la Mère de Dieu, Reine 
de notre bienheureuse espérance. Cela nous rappelle que nous contemplons 
toujours la beauté du le Royaume de Dieu. C’est la couleur de l’espoir102.

Avec la couleur bleue, la Mère de Dieu veut nous rappeler que nous devons 
continuer à contempler la beauté du Royaume de Dieu, en espérant que Dieu, 
plein de bonheur et de paix, les donnera à ses enfants pour avoir toujours le 
goût de vivre avec leur Créateur dans le paradis. En portant du bleu, Marie 
pourrait transmettre un message d’espoir et d’engagement envers Dieu, rappe-
lant aux Rwandais l’importance de la foi et de la confiance en des lendemains 
meilleurs.

Les habits blancs et bleus de Marie pourraient aussi symboliser sa fonction 
de mère protectrice et intercesseur pour les fidèles. Cela pourrait inspirer les 
Rwandais à se tourner vers Marie dans les moments de besoin, cherchant sa 
guidance et sa protection maternelle. Les couleurs blanche et bleue peuvent 
également représenter l’unité et la universalité de l’Église catholique, trans-
cendant les frontières nationales et culturelles. Cela pourrait encourager les 
Rwandais à vivre en harmonie et en solidarité au sein de leur communauté 
religieuse. Le choix par Marie de porter des habits de couleur blanche et bleue  
à Kibeho pourrait transmettre un message de pureté, d’espérance, de protec-
tion maternelle et d’unité spirituelle aux Rwandais, les guidant vers une vie de 
foi et de dévotion plus profonde.

Les vêtements de Marie, souvent décrits comme blancs ou d’une couleur 
céleste, peuvent symboliser sa pureté et sa sainteté. Cela pourrait encourager 
les Rwandais à aspirer à une vie de vertu et de pureté spirituelle. Les habits de 
Marie peuvent servir à identifier sa présence et à établir une connexion directe 
avec les croyants. Cela pourrait renforcer la foi des Rwandais en leur offrant 
une image tangible de la présence spirituelle. En choisissant des vêtements 
simples et modestes, Marie pourrait montrer l’importance de la modestie et 
de l’humilité dans la vie quotidienne. Cela pourrait encourager les Rwandais 

102	 Cf. Ibid., pp. 245-246.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 65 –

à adopter des attitudes de simplicité et de modestie dans leurs actions et leurs 
comportements. Les vêtements de Marie pourraient également porter des 
significations culturelles ou contextuelles spécifiques à la région de Kibeho, 
intégrant des éléments locaux qui résonnent avec la population rwandaise et 
ses traditions. Enfin, les habits de Marie pourraient symboliser un appel à la 
conversion personnelle et collective ainsi qu’à la recherche de la paix intérieure 
et de la réconciliation. Cela pourrait guider les Rwandais vers une réflexion 
profonde sur leurs actions et leur relation avec Dieu et les autres. Les habits ou 
vêtements de Marie à Kibeho offre une opportunité de comprendre et d’inter-
préter les messages spirituels et moraux qu’ils pourraient véhiculer aux Rwan-
dais, notamment en encourageant la vertu, la modestie, la conversion et la paix 
intérieure.

Les habits de la Mère du Verbe qui couvrent tout le corps peut symboliser 
la pudeur et la modestie, invitant les Rwandais à adopter des attitudes de res-
pect et de décence dans leur comportement et leur apparence. En cachant son 
corps, Marie pourrait signifier la sacralité de sa présence et l’importance de la 
révérence envers la sainteté. Cela pourrait encourager les Rwandais à traiter 
les manifestations spirituelles avec un profond respect et une dévotion sin-
cère. En dissimulant son corps, Marie pourrait diriger l’attention vers l’essence 
spirituelle de son message plutôt que sur des aspects physiques. Cela pourrait 
encourager les Rwandais à se concentrer sur la spiritualité et la transforma-
tion intérieure. En couvrant tout son corps, Marie pourrait aussi souligner 
la nécessité de se protéger contre la vanité, les distractions mondaines et les 
influences négatives. Cela pourrait inspirer les Rwandais à cultiver une vie in-
térieure profonde et à éviter les superficialités. Le choix de Marie de porter des 
habits qui cachent tout son corps à Kibeho peut transmettre un message de 
pudeur, de respect pour la sainteté, de focalisation sur l’essence spirituelle et 
de protection contre les influences néfastes. Cela pourrait guider les Rwandais 
vers une spiritualité plus profonde et une relation plus authentique avec Dieu.

Sa peau, ses traits, ses cheveux... Tout en elle témoignait d’un profond res-
pect pour la culture locale. Elle ne s’est pas présentée comme une étrangère 
venue d’un autre continent ou d’un autre monde, mais comme une mère qui 
avait choisi d’entrer pleinement dans la vie de ses enfants. Ses vêtements étaient 
un pont vivant entre le divin et le quotidien, entre le ciel et la terre. Ainsi, son 
habillement n’était pas seulement un costume : c’était un message silencieux. 
Un signe d’amour et d’humilité, une invitation à l’accueil et à la confiance. Par 
cette simplicité et cette adaptation consciente, Marie montrait qu’elle ne venait 



PREMIER CHAPITRE

– 66 –

pas imposer, mais rejoindre et élever, dans le respect profond de la culture et 
de la dignité du peuple rwandais.

1.5.3. Une présence non intimidante mais rayonnante

Ce qui frappait d’abord les voyantes et les témoins de Kibeho, ce n’était pas une 
grandeur écrasante ou une majesté lointaine. Marie ne se présentait pas avec 
une autorité qui effraie ou qui impose le silence par la peur. Au contraire, elle 
irradiait une lumière douce, une paix profonde qui attirait naturellement et 
inspirait confiance. Sa présence était rayonnante, mais d’un éclat qui réchauffe, 
pas qui brûle. Les jeunes filles parlaient d’une sensation de chaleur intérieu-
re, d’une joie qui naissait simplement en la voyant. C’était comme si son être 
tout entier devenait une source de lumière discrète, presque intime, qui venait 
toucher chacun dans sa profondeur. Cette absence de distance et de dureté 
permettait aux voyantes de lui parler comme à une mère, de lui poser des 
questions, de lui confier leurs craintes. On ne se sentait pas jugé ni repoussé. 
Au contraire, tout en elle invitait à s’approcher, à se laisser regarder, consoler 
et relever.

Dans la culture rwandaise, une personne vraiment respectée et aimée est 
celle qui sait se rendre proche, qui écoute avant de parler, qui inspire sans 
écraser. Marie s’inscrivait parfaitement dans cette sensibilité : elle venait non 
pas pour écraser ou dominer, mais pour partager, accompagner et élever. Et 
pourtant, derrière cette douceur, se cachait une force tranquille, une autorité 
silencieuse mais réelle. Son rayonnement n’était pas seulement émotionnel ou 
affectif : il portait un appel puissant à la conversion, à la paix et à la réconcilia-
tion. Ainsi, cette présence non intimidante mais rayonnante devenait un signe 
d’espérance. Elle montrait que la sainteté n’est pas une montagne inaccessi-
ble, mais un chemin ouvert, un appel joyeux, une lumière qui invite chacun  
à avancer, pas à pas, vers plus de vérité et d’amour.

1.6. Les gestes qui parlent

Dans la culture rwandaise, le corps tout entier participe à la communication. 
À Kibeho, Marie ne s’est pas exprimée seulement par des mots, mais aussi par 
des gestes simples et profonds. Ces gestes, pleins de tendresse et de vérité, ont 
touché les cœurs plus sûrement qu’un long discours.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 67 –

1.6.1. Les mouvements du corps

Selon les témoignages des voyantes, elles ont vu Marie se déplacer au-dessus 
du sol sans rien reposer comme si elle était propulsée par un vent doux. Lors 
de sa première apparition, Alphonsine explique, rapporte Misago, que « elle 
entendit effectivement une voix qui l’appelait avec tendresse […] Elle a été 
transportée dans un autre lieu, bien éclairé, elle aurait vu un Nuage blanc du-
quel sortit un personnage mystérieux ayant l’apparence d’une dame inconnue, 
[…] Cette dame se dirigea vers elle, mais sans faire des pas comme nous les 
hommes : avec les mains jointes sur la poitrine, elle s’approchait tout droit, 
calmement, telle une statue légère se déplaçant au-dessus du sol comme si 
elle était propulsée par un vent doux. À la vue de ce spectacle, Alphonsine, 
toujours en proie à la peur, réagit en se mettant instinctivement à genoux et 
en faisant le signe de la croix, que la dame aurait fait également »103. Alphon-
sine ajouta que la Dame disparut graduellement de la même manière qu’elle 
était venue et le Nuage blanc disparut et Alphonsine se retrouvait seule dans 
l’obscurité. Alphonsine dit qu’à son départ elle ne l’a pas vue de dos, car Elle se 
retirait à reculons, sans marcher et comme si elle s’élevait en haut104.

Dans les enquêtes menées par Sinayobye, lui aussi revient sur ce pheno-
mene en ajoutant que « la Vierge Marie ne marchait pas au sens habituel du 
terme. Elle semblait plutôt glisser lentement, comme portée par un mouve-
ment surnaturel. Parfois, son déplacement évoquait celui d’un être rampant 
ou avançant avec souplesse, à la manière d’une grenouille. De plus, certaines 
voyantes disaient ne plus se souvenir du moment précis de son arrivée, ni 
même de la raison immédiate de sa venue. Lors de ses adieux, la Vierge Marie 
ne tournait jamais le dos aux voyantes105.

Apparaissant comme flottante, sans s’appuyer sur rien, Marie ne semble pas 
appartenir à la terre, mais venir du ciel. Ainsi, contempler cette Mère de Dieu 
peut parfois susciter un sentiment de peur. Lors de l’apparition du 2 mars 1982 
(la quatrième apparition), Nathalie interrogea la Vierge sur l’origine de cette 
peur inexplicable qui précède chacune de ses venues chez la voyante. La Vierge 
lui répondit alors : « C’est que d’habitude je ne vis pas avec vous sur la terre, 
de sorte qu’on puisse me voir face à face. C’est le manque d’accoutumance qui 

103	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 24.
104	 Cf. Ibid., p. 25.
105	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 105.



PREMIER CHAPITRE

– 68 –

provoque chez vous ce sentiment de peur »106. Cette réponse de la Vierge nous 
confirme qu’Elle est une Mère céleste. En apparaissant flottante, sans s’appuyer 
sur rien, elle manifeste son rôle de médiatrice entre Dieu et les hommes. Par 
ses apparitions, elle cherche à établir un lien entre eux et le divin, les guidant 
ainsi sur le chemin de la foi107. Misago ajoute que si cette réponse est vraie, le 
passage mystique du monde profane à un autre monde et la rencontre avec un 
personnage inaccoutumé venant du ciel expliqueraient donc bien des choses 
dans le phénomène de l’extase108.

Le fait que la Vierge Marie flotte au-dessus du sol peut être interprété com-
me un signe de sa nature céleste et de sa connexion directe avec le divin. Cela 
souligne sa sainteté et sa proximité avec Dieu. Ce phénomène peut aussi être 
vu comme une démonstration de la puissance de Dieu. C’est un rappel que 
rien n’est impossible à Dieu, et que les lois naturelles peuvent être suspen-
dues ou transcédées par sa volonté. La Vierge Marie flottant au-dessus du sol 
peut symboliser sa pureté immaculée et son élévation spirituelle. Cela invite 
les croyants à aspirer à une spiritualité plus profonde et à chercher une union 
plus étroite avec Dieu.

Le type de manifestation Mariale à Kibeho a trouvé un écho profond dans 
la culture rwandaise traditionnelle, marquée par un fort attachement au mon-
de invisible, aux signes, aux présences surnaturelles et à la dimension sacrée de 
la vie. Dans l’imaginaire populaire, les ancêtres, les esprits, et même certaines 
figures protectrices peuvent apparaître dans des formes inhabituelles, souvent 
liées à la nature ou au rêve. Le glissement silencieux ou le déplacement étrange 
de Marie a ainsi pu être interprété non pas comme une étrangeté, mais comme 
un signe d’origine surnaturelle, un langage que les Rwandais, en particulier 
ceux des milieux ruraux, savent encore lire avec attention et respect.

Les voyantes de Kibeho, en ne se souvenant pas du moment précis de l’ar-
rivée de la Vierge Marie, nous révèlent une réalité mystique où les repères 
temporels sont flous. Ce phénomène n’est pas unique aux apparitions maria-
les, mais il s’inscrit dans une vision plus large du temps sacré dans la culture 
rwandaise. Dans la tradition rwandaise, le temps n’est pas strictement linéaire 
comme dans les sociétés modernes, mais il est plutôt perçu comme circularité 
ou comme une expérience fluidifiée. Le temps sacré et ordinaire se mélangent, 

106	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 87.
107	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 101.
108	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 87.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 69 –

où certains moments, comme les rituels, ne sont pas mesurés en heures, mais 
vécus comme des immersions dans une autre dimension, celle du divin. Ainsi, 
le flou temporel observé par les voyantes, leur incapacité à se souvenir précisé-
ment du moment de l’arrivée de la Vierge Marie, peut être perçu comme une 
rupture sacrée dans le quotidien, une fenêtre spirituelle où l’ordinaire cède la 
place à l’extraordinaire. Ce mouvement entre le temps sacré et le temps pro-
fane permet aux Rwandais de percevoir les apparitions mariales comme des 
événements qui échappent à la chronologie habituelle, soulignant leur carac-
tère miraculeux et hors du commun.

Les rituels traditionnels au Rwanda, comme les cérémonies ancestrales ou 
les fêtes communautaires, sont souvent marqués par ce rapport au temps où 
l’important n’est pas la mesure de l’heure, mais l’état spirituel dans lequel l’in-
dividu se trouve. La Vierge Marie, en apparaissant dans un tel contexte, semble 
ainsi s’intégrer dans une réalité qui transcende le quotidien et renvoie à un 
temps cosmique, celui où les lois humaines ne s’appliquent plus. Cela explique 
pourquoi les voyantes, comme dans une sorte d’état extatique, ne parviennent 
pas à saisir exactement quand l’apparition a eu lieu. Tous ces phénomènes té-
moignent du fait que Dieu prend toujours l’initiative d’être proche de nous. 
Il nous appelle en premier, nous invite à l’entendre, et c’est Lui qui précède 
nos actions. Le fait que la Vierge Marie « arrive en premier », anticipant son 
apparition, illustre cette vérité selon laquelle le divin doit occuper la première 
place dans nos vies, avant tout autre événement ou priorité. Cette notion est 
également bien ancrée dans la culture rwandaise, où les figures spirituelles, tel-
les que les anciens ou les leaders sacrés, occupent la première place, guidant la 
communauté vers la sagesse et la lumière. Ainsi, l’apparition mariale, dans sa 
dimension surnaturelle, renforce l’idée que la divinité doit être mise en avant 
et occuper la première place dans toutes les sphères de la vie humaine, tant 
spirituelle que sociale. 

La Vierge Marie flottant au-dessus du sol serait perçue comme un signe 
divin d’une importance particulière à ne pas ignorer. C’est une médiation ma-
riale entre Dieu et les hommes qui nous rappelle un rôle maternel dans la mé-
diation d’une femme rwandaise entre son mari et ses enfants. La femme sait ce 
que veulent les enfants et elle sait comment le demander au leur père. Le phé-
nomène de la Vierge Marie se flottant au-dessus du sol à Kibeho est une ma-
nifestation extraordinaire qui réaffirme la présence divine et l’importance de 
la foi dans la vie des Rwandais. Il renforce les valeurs spirituelles et culturelles 
locales, tout en transmettant un message de foi, d’espérance et de dévotion.



PREMIER CHAPITRE

– 70 –

Un autre élément significatif dans les apparitions de la Vierge Marie est le 
fait qu’elle ne tournait jamais le dos aux voyantes lors de ses adieux. Ce geste 
revêt une importance particulière dans la culture rwandaise, où le regard est 
un symbole de respect, de reconnaissance et de lien communautaire. Tourner 
le dos à quelqu’un est souvent perçu comme un signe de mépris ou d’indiffé-
rence, tandis que maintenir le regard, même sans paroles, manifeste la présen-
ce, l’écoute et la bienveillance. En ne détournant pas son regard des voyantes, 
la Vierge Marie s’inscrit dans un registre profondément significatif pour les 
Rwandais, celui d’une mère protectrice et veilleuse, une autorité bienveillante 
qui ne les abandonne pas. Ce geste évoque également l’image de l’oeil du Père 
céleste qui ne se détourne jamais de ses enfants. Comme le rappelle l’Écriture 
(Ex 33, 11), lorsque Dieu parlait à Moïse, Il ne lui tournait pas le dos, mais lui 
parlait face à face. De la même manière, la Vierge Marie, en ne tournant pas 
le dos, reflète cette attention constante et cette vigilance maternelle qui veille 
toujours sur ses enfants, un signe clair de protection divine.

Le fait qu’elle ne tourne pas le dos pourrait être interprété comme un signe 
de respect, d’attention et de bienveillance envers ceux à qui elle apparaît. Elle 
reste face à eux pour montrer qu’elle les écoute, les comprend et leur porte une 
attention toute particulière. Dans la culture rwandaise, comme dans beaucoup 
de cultures africaines, le fait de ne pas tourner le dos à quelqu’un pendant une 
conversation est un signe de respect. C’est une manière de montrer que l’on est 
pleinement engagé et attentif à l’autre. Le fait que Marie ne tourne pas le dos 
pourrait alors être perçu comme une manifestation de respect et de dignité 
envers les voyants et les fidèles présents. L’hospitalité est une valeur fondamen-
tale dans la culture rwandaise. En restant face à ceux qui la voient, Marie sym-
bolise l’accueil et l’ouverture, des valeurs très chères aux Rwandais. Cela peut 
être interprété comme une manière de montrer qu’elle accueille leurs prières, 
leurs souffrances et leurs espoirs. En ne tournant pas le dos, Marie pourrait 
symboliquement représenter une présence constante et protectrice. Dans une 
société qui attache une grande importance aux ancêtres et aux figures spiri-
tuelles, une présence qui ne se détourne jamais renforce l’idée de protection et 
de guidance continue.

D’un point de vue phénoménologique, le fait que Marie ne tourne pas le 
dos peut être vu comme une manière de rendre les apparitions encore plus 
significatives pour les voyants et les fidèles. C’est un détail qui renforce la di-
mension sacrée et solennelle de l’événement. Pour les personnes présentes, 
cela peut également renforcer la crédibilité et l’authenticité des apparitions, car  



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 71 –

il s’agit d’un comportement empreint de respect et de dévotion. L’interpréta-
tion du fait que Marie ne tourne pas le dos lors de ses apparitions à Kibeho 
peut donc être vue comme un signe de respect, de bienveillance et de protec-
tion, tant dans le cadre des croyances chrétiennes que dans le contexte des 
valeurs culturelles rwandaises. Cela accentue l’importance de ces apparitions 
et renforce leur impact spirituel et émotionnel sur les fidèles.

Concernant le regard et les mouvements des yeux, lors de ses apparitions, 
la Vierge Marie avait un regard maternel, alliant douceur et fermeté, à l’image 
d’une mère attentive envers ses enfants. Les voyantes de Kibeho témoignent 
de son attitude profondément maternelle et empreinte de tendresse. Nathalie 
raconte :

Quand tu lui parles, elle te regarde avec une attention bienveillante. Tu 
ressens qu’elle tient à toi, qu’elle te respecte et t’écoute véritablement. Sa 
posture était d’une douceur et d’une compassion infinies, à tel point que 
l’on se sentait irrésistiblement attiré par elle, avec le désir de rester en sa 
présence. Mais lorsqu’elle nous disait au revoir, une grande tristesse nous 
envahissait109.

L’image de la Vierge Marie reflète un coeur rempli de nombreux secrets de 
Dieu, secrets empreints d’un amour infini. Lors de ses apparitions, lorsqu’elle 
conversait avec une voyante, elle la regardait profondément dans les yeux. Ce 
regard, posé sur son interlocuteur, témoigne de l’attention constante qu’elle 
porte à ses enfants. Un soir, après le dîner, alors que les étudiants chantaient 
des louanges à la Vierge Marie, Marie Claire a commencé à la voir apparaître. 
Cependant, elle remarqua que la Vierge ne la regardait pas. Alors, elle baissa 
les yeux et lui demanda : « Pourquoi ne me regardes-tu pas ? » À cela, un autre 
lui répondit : « Je regarde mes enfants danser pour moi »110.

L’image de la Vierge Marie, avec son regard maternel posé sur ceux à qui 
elle est apparue, résonne profondément avec la manière dont Dieu nous regar-
de et pénètre nos coeurs. Le psaume nous dit : « Seigneur, tu intercèdes et tu 
sais, si je suis assis ou couché, ce que je réfléchis, tu connais toutes mes voies »  
(Ps 86, 7). Ce regard, plein de miséricorde et de compassion, trouve un écho 
particulier dans la culture rwandaise, où la mère joue un rôle central dans  
la vie des enfants. Le regard d’une mère rwandaise, empreint de tendresse,  

109	 Le témoignage de Nathalie Mukamazimpaka, Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 94.
110	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., 94.



PREMIER CHAPITRE

– 72 –

de sagesse et de responsabilité, est un regard protecteur, attentif à chaque be-
soin et à chaque souffrance de ses enfants. Ce regard, d’une profonde bien-
veillance, porte une promesse de sécurité et de soin inébranlables, même dans 
les moments les plus difficiles.

Lors des apparitions à Kibeho, le regard maternel de la Vierge Marie s’est 
manifesté de la même manière qu’un regard d’ une maman rwandaise qui veille 
sur ses enfants avec un amour total, une attention particulière à leur bien-être, 
et un désir de les guider. La Vierge, dans son apparence pleine de compassion, 
suscite une réaction profondément humaine chez les voyantes rwandaises, qui 
ont vu en elle une figure maternelle semblable à celles qu’elles connaissaient 
dans leur propre culture. Ces femmes ont perçu la Vierge Marie non seule-
ment comme une Mère spirituelle, mais aussi comme une maman rwandaise, 
celle qui écoute, qui comprend, et qui protège ses enfants. Lorsque la Vierge 
Marie montra à ceux qui la voyaient les dangers menaçant ses enfants, elle 
leur dit : « Comment pourrais-je être heureuse et voir mes enfants sombrer 
dans un gouffre ?» Ce coeur débordant de compassion, souffrant avec ceux qui 
souffrent, est un reflet parfait de la maternité rwandaise, où la mère porte la 
douleur de ses enfants et ressent une solidarité profonde face à la souffrance.

En portant son regard sur le Rwanda, elle s’est inclinée avec humilité,  
a aimé profondément le peuple rwandais et s’est manifestée à eux. C’est ce que 
la Vierge Marie dit à Marie Claire :

En ces temps-ci, les gens ne prient plus et ne se confessent presque ja-
mais. En agissant ainsi, ils replongent mon enfant dans sa souffrance sur 
la croix. Je suis venue rappeler l’importance de ces actes, et j’ai choisi le 
Rwanda parce que j’y voyais des âmes humbles et simples, encore préser-
vées de l’emprise des richesses matérielles et de l’avidité de ce monde111.

Dans la culture rwandaise, la souffrance d’un enfant est partagée avec toute 
la communauté, et la mère, par son regard et ses gestes, incarne cette solida-
rité. Le regard de la Vierge Marie, tout comme celui d’une mère rwandaise, 
favorise une réception spirituelle plus profonde des apparitions. Ce regard, 
empreint de tendresse et de compassion, a permis aux voyantes et aux croyants 
rwandais de se sentir compris, accueillis et respectés. Elles ont vu dans les 
apparitions un appel à leur propre dignité et à leur foi, et ont perçu la Vierge 

111	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, 31 mai 1982, p. 52.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 73 –

Marie comme une figure maternelle qui, tout comme une mama rwandaise, se 
tient près de ses enfants dans leurs moments de joie, mais aussi de souffrance. 
Une telle compassion permet de se sentir précieux aux yeux de Dieu, comme 
le dit Isaïe : « Tu es précieux à mes yeux » (Is 43, 4). La Mère du Verbe, par son 
regard attentif et son amour infini, s’est inclinée humblement envers le peuple 
rwandais, prenant soin d’eux avec la même affection et tendresse qu’une mère 
rwandaise prend soin de ses enfants, guidant ainsi la réception des messages 
spirituels et des apparitions. Ainsi, le regard maternel de la Vierge Marie, si 
semblable à celui d’une maman rwandaise, a créé une passerelle entre le ciel  
et la terre, entre la culture locale et le message divin. Cette connexion profonde 
a facilité la réception et l’interprétation des apparitions, permettant aux voyan-
tes et aux croyants de se sentir en sécurité et accueillis dans cette expérience 
mystique, tout en étant invités à répondre avec foi et dévotion.

Le regard de la Vierge Marie, tel qu’il est décrit dans les apparitions de 
Kibeho, évoque un message de compassion, d’amour maternel et de récon-
ciliation. Ce regard, empreint de douceur et de bienveillance, rappelle celui 
d’une mère rwandaise, qui veille sur ses enfants avec amour et attention. Les 
voyantes de Kibeho ont ressenti ce regard comme une invitation à s’ouvrir  
à Marie, à lui confier leur coeur, et à imiter sa tendresse. Ce regard est éga-
lement porteur de tristesse, comme lors de l’Assomption en 1982, où Marie 
pleurait en voyant la souffrance du monde. Cependant, ces larmes portaient 
aussi un espoir de transformation et de réconciliation. Le message central de 
Marie à Kibeho, axé sur la repentance et la prière, a résonné particulièrement 
dans un contexte rwandais marqué par des tensions sociales et ethniques.

Dans la culture rwandaise, le regard est un signe de respect et d’attention. 
Le regard maternel de Marie, en résonance avec les valeurs locales, a renforcé 
la crédibilité de ses apparitions et a permis aux croyants de se sentir proches 
de Dieu et de recevoir ses messages avec une foi profonde. Marie a appelé à la 
réconciliation et à la paix, des messages qui, avant le génocide de 1994, avaient 
une importance cruciale pour le peuple rwandais. Ainsi, le regard de la Vierge 
Marie, plein de compassion et d’espoir, a joué un rôle fondamental dans la 
réception et l’interprétation des apparitions à Kibeho, en lien avec la culture 
rwandaise et l’histoire sociale du pays.

Quant aux mouvements des mains de la Vierge lors des apparitions, le  
2 avril 1982, la même Anathalie demande à la Vierge pourquoi Elle lui apparaît 
une fois avec les mains jointes sur la poitrine (comme pour Alphonsine ou 
Marie Clraie). Voici la réponse : quand la Vierge se tient avec les mains jointes, 



PREMIER CHAPITRE

– 74 –

cela signifie « Byose bibumbiye muri jye » (tout est réuni en moi) ; quand Elle 
se tient les bras ouvertes et les mains tendues vers la terre, un peu comme sur 
la Médaille miraculeuses, cela signifie « Ugaba inema »112 ( la Dispensatrice 
des grâces).

En me s’inspirant des idées de Sinayobye113, voyons les explications des 
mouvements des mains de Marie à Kibeho et voyons comment ils peuvent être 
liés à la culture rwandaise, en particulier à la manière dont une mère rwan-
daise interagit avec ses enfants et la société. Ces gestes ont eu une influence 
significative sur la façon dont les apparitions ont été reçues et interprétées par 
les Rwandais.

Les mains sur la poitrine : Les trois voyante de Kibeho l’ont vu les mains sur 
la poitrine. Les gestes de la Vierge Marie, notamment ses mains croisées sur 
la poitrine, symbolisent selon ses explications à Nataliya que « tout est plié en 
elle », signifiant qu’elle est le réceptacle des grands secrets de Dieu, en particu-
lier ceux relatifs à l’incarnation du Fils. Marie, en tant que Mère du Verbe, est 
remplie de la présence divine, comme l’indique l’archange Gabriel (Lc 1, 28). 
Après la naissance de Jésus, elle demeure un « trésor » vivant des dons divins et 
représente le « Tabernacle des secrets de Dieu », incarnant ainsi un rôle unique 
dans la révélation divine »114. Dans la culture rwandaise, les gestes corporels 
d’une mère, comme poser les mains sur la poitrine, évoquent un sentiment 
de protection et de bienveillance. Cela représente un lien intime entre la mère 
et ses enfants, un geste qui reflète l’amour profond et la responsabilité qu’une 
mère porte pour sa famille. Ce geste de la Vierge Marie rappelle la sollicitude 
d’une mère rwandaise, prête à défendre et protéger son peuple. Lors des ap-
paritions, ce geste a renforcé l’image de Marie comme une figure maternelle  
bienveillante, prête à protéger ses enfants spirituels. Ce geste a contribué  
à rendre Marie proche des Rwandais, en la présentant comme une mère qui 
protège ses enfants spirituels et qui veille sur eux avec affection, ce qui a facilité 
l’acceptation des messages divins qu’elle apportait.

Etendre les mains : Lors des apparitions, la Vierge Marie a montré les mains 
tendues, touchant lentement le sol comme si elle déposait quelque chose. Elle 
expliqua à Nataliya que ce geste symbolise son rôle de Mère qui transmet les 
bénédictions de Dieu. Étant le canal par lequel Dieu s’est incarné en Jésus-

112	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 87.
113	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., pp. 99-101.
114	 Cf. Ibid., pp. 99-100.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 75 –

Christ, Marie a été choisie pour être celle qui partage les bénédictions divines. 
Ce geste reflète son honneur d’être à la fois la Mère de Dieu et la Mère du peu-
ple, porteuse des dons de Dieu pour l’humanité115. Étirer les mains est un geste 
qui symbolise l’accueil, l’offrande et la bénédiction. Une mère rwandaise qui 
tend ses mains le fait pour accueillir son enfant, pour lui offrir protection ou 
pour l’appeler à la réconciliation. Ce geste évoque également l’hospitalité, une 
valeur fondamentale dans la culture rwandaise. Les mains tendues de Marie 
ont permis aux Rwandais de percevoir son appel comme celui d’une mère qui 
invite ses enfants à la paix, à la réconciliation et à la conversion. Ce geste a fa-
cilité l’acceptation de son rôle de guide spirituelle et de médiatrice, permettant 
aux apparitions d’être perçues comme une invitation à changer et à retrouver 
la paix intérieure et sociale.

Les mains tendues, pointant vers le sol : Lors des apparitions, la Vierge Ma-
rie a souvent été vue avec les mains tendues, pointant vers le sol, un geste 
symbolisant sa volonté d’accueillir et de recevoir ses enfants. Ce geste, associé 
à son humilité, reflète son inclination à rencontrer et à se rapprocher des êtres 
humains, en particulier ceux qui sont perdus ou en difficulté. Ce même geste 
avait été observé à Fatima en 1917, où la Vierge Marie, avec ses mains tendues 
vers le sol, exprimait son désir de relever ses enfants déchus. Selon Lucie, la 
vision de la Vierge ainsi posée symbolisait sa volonté de sauver et de soutenir 
les âmes tombées, avec la main gauche qui relève et la main droite qui soutient, 
incarnant ainsi son rôle maternel de guérison et de miséricorde116. Dans la 
culture rwandaise, la terre représente la stabilité, la communauté et la source 
de la vie. Pointer vers le sol peut être interprété comme un appel à l’humilité, 
à la réconciliation avec la terre et avec les autres, et à l’enracinement dans des 
valeurs solides de respect et de paix. Ce geste a accentué l’appel de la Vierge 
Marie à l’humilité et à la réconciliation. Dans un pays marqué par les tensions 
ethniques et sociales, pointer vers le sol a pu être perçu comme un message 
incitant à se reconnecter à la terre, à la communauté et à vivre dans l’humilité. 
Cela a renforcé l’idée que la Vierge Marie appelait à une transformation pro-
fonde, non seulement spirituelle, mais aussi sociale.

La main gauche qui tient sa poitrine et la main droit qui donne une béné-
diction : Le geste de la Vierge Marie, avec la main gauche tenant sa poitrine  
et la main droite offrant une bénédiction, porte une signification profonde.  

115	 Cf. Ibid., p. 100.
116	 Cf. Ibid.



PREMIER CHAPITRE

– 76 –

Se tenir la poitrine est un geste de dévotion et d’humilité, symbolisant la gloire 
de Dieu et l’attitude de servitude, comme l’illustre l’exemple de Simeon dans 
l’Évangile selon Luc (Lc 2, 36). La main gauche, placée sur sa poitrine, re-
présente l’humilité de Marie devant Dieu et son imploration pour que Dieu 
ait pitié des êtres humains. En revanche, la main droite, qui bénit, incarne la 
compassion divine qui se manifeste à travers elle. Ce geste rappelle également 
la vision des enfants de Fatima, où l’ange tenait dans sa main gauche une épée 
flamboyante et, dans sa main droite, touchait la terre en exhortant au retour 
vers Dieu. Ainsi, la main droite de Marie représente l’action divine en faveur 
de l’humanité, un signe de bénédiction et de miséricorde117. Toujours lors de 
l’apparition de Banneux, Notre-Dame, Mère des Pauvres, a béni Mariette avec 
ses mains tendues et a finalement fait pour elle le signe de croix118. La main 
gauche tenant la poitrine exprime la protection et la préservation de l’amour 
maternel, tandis que la main droite, qui bénit, représente l’autorité spirituelle 
et la guidance divine. En tant que mère, la Vierge Marie combine ainsi ten-
dresse et autorité, équilibrant protection et direction spirituelle. La présence 
simultanée de protection et de bénédiction a conforté les Rwandais dans leur 
perception de Marie comme une mère qui les guide vers la paix tout en leur 
offrant la protection divine. Les gestes maternels de bénédiction ont renforcé 
le message de Marie en tant que source d’amour et d’autorité divine, apportant 
à la fois compassion et appel à l’engagement spirituel. 

1.6.2. L’espace, la distance, la posture : tout est message

L’espace dans lequel se déroule une communication affecte également les in-
dividus. Les gestes sont réalisés dans un espace. Dans le domaine de la com-
munication non verbale, la discipline qui étudie cela s’appelle la proxémique, 
introduite par l’anthropologue américain Edward T. Hall à partir de 1963. 
Edward Twitchell Hall, un anthropologue culturel pionnier dans l’étude de la 
communication non verbale et des interactions entre les membres de diffé-
rents groupes ethniques, a identifié en 1966, quatre zones différentes d’espace 
personnel que les gens aiment conserver autour d’eux119. Après lui, différents 
auteurs ont continué à faire des recherches sur ces quatre zones de distance qui 
peuvent varier d’un individu à l’autre selon la culture ou les habitudes. 

117	 Cf. Ibid., p. 101.
118	 Cf. J. Buflet, Un signe dans le ciel, Crasset, Paris, 1997, p. 240.
119	 Cf. E.T. Hall, The Hidden Dimension, New York, Doubleday, 1966, pp. 113-125.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 77 –

Il y a la distance intime (de 15 cm à 45 cm) qui est caractérisée par une zone 
très proche entre deux individus. C’est notamment le cas entre deux membres 
de famille. Hors de cette zone, il est impossible d’entendre la conversation des 
deux individus. C’est aussi la distance pour les messages secrets ; La distance 
personnelle (de 45 cm à 1,20 m), est réservée au cercle amical. C’est la zone 
de dialogue de confidence, entre deux amis, par exemple ; La distance sociale 
(entre 1,20 m et 3,60 m) représente la zone d’interaction entre deux individus 
qui se connaissent, mais ne sont pas proches. C’est le cas par exemple, avec des 
collègues de travail ou de simples connaissances ; Et enfin, la distance publique 
qui s’étend au-delà de 3,6 mètres autour de deux individus. C’est une distance 
où il n’existe aucun contact physique direct. C’est la zone existante entre un 
orateur et son public. Mais, ces quatre zones de distances peuvent varier selon 
d’un individu à l’autre selon la culture ou encore les habitudes. Il y a des cultu-
res plus froides qui mettent plus de distance dans les contacts, d’autres cultures 
plus chaudes où se toucher fait partie des habitudes. Cela peut dérouter celui 
qui n’est pas habitué ou qui fait partie d’une culture différente.

Lorsque la Vierge apparaît aux voyants, elle n’est ni près d’eux, ni loin d’eux. 
Elle était juste à une distance modérée. Selon le témoignage de Nathalie, elle 
dit avoir vu la Vierge Marie à au moins quatre mètres120. Comment peut-on 
expliquer cette distance que Marie gardait lors des apparitions de Kibeho ? 
La distance que Marie gardait lors des apparitions de Kibeho, peut être classé  
comme zone de distance publique, car c’est l’espace qui s’étend au-delà de  
3,6 mètres autour de deux individus. Mais, Pourquoi Marie aurait choisi cet 
espace ?

Premièrement, cette distance nous révèle que la Vierge Marie est parmi ses 
enfants par l’intermédiaire des voyantes. Ces derniers jouent un rôle de trans-
mette le message de Marie. C’est une distance où tout le monde est concerné 
de ce qui se passe. Deuxièmement, on dirait que Marie a gardé une bonne 
distance. Si elle était très éloignée des voyantes, c’est-à-dire que la distance était 
grande, cela pourrait signaler un manque d’empathie ou de connexion avec les 
voyantes. Même les clairvoyantes pourraient la juger indifférente. Reculer le 
plus loin possible pour quasiment disparaître enverra un sentiment d’incer-
titude, de manque de confiance aux voyantes. Même si elle était très proche 
des voyantes, c’est à dire occupant tout l’espace disponible et réduisant ainsi la 
distance avec les voyantes, envoie forcément une information de domination. 

120	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 102.



PREMIER CHAPITRE

– 78 –

C’est ainsi que cet esprit de domination pouvait gêner les voyantes étant donné 
que la Vierge Marie n’était pas une personne venant de cette terre mais plutôt 
du ciel. Elle a choisi peut être de se communiquer dans ces quatre mètres pour 
aider les visionnaires choisis à s’échauffer rapidement sans se sentir intimi-
dés par sa différence. Le choc de son apparition corporelle est suffisant pour 
n’importe qui, une circonstance dont elle est très consciente comme elle l’a 
expliqué à Anathalie lorsqu’elle a demandé à Marie pourquoi elle avait si peur 
en sa présence : Il est normal que les êtres humains sur terre aient une telle 
peur lorsqu’ils sont en contact direct avec la réalité céleste. Ma présence n’est 
pas une expérience terrestre habituelle, d’où la grande peur et la terreur que 
vous ressentez121. Cette position de Marie de rester au milieu, ni minimum 
ni maximum, peut nous apprendre à prendre une bonne distance qui nous 
permet de bien communiquer avec nos interlocuteurs. Vous ne devez pas vous 
approcher trop près d’eux ni vous en éloigner trop. Gardez simplement une 
bonne distance. L’autre sens de la distance de Marie pourrait être interprétée 
comme se communiquant à toutes les personnes présentes. Il s’agit donc d’une 
distance publique plutôt que personnelle.

Marie, en gardant une certaine distance, souligne la sacralité de sa pré-
sence et encourage les fidèles à approcher le divin avec respect et humilité. 
Garder une distance peut être une manière de tester et de renforcer la foi des 
voyantes et des fidèles. Cela peut les encourager à croire sans voir de trop près, 
à faire confiance dans ce qu’ils ressentent et perçoivent spirituellement. La dis-
tance peut représenter le mystère divin. Elle rappelle que la relation avec le 
divin comporte toujours une part de mystère et d’inaccessibilité, ce qui invite 
à une contemplation profonde et à une quête spirituelle continue. En restant 
à distance, Marie peut inciter les fidèles à développer leur propre autonomie 
spirituelle, à chercher des réponses en eux-mêmes et à renforcer leur propre 
cheminement spirituel sans dépendre entièrement d’une présence physique 
ou proche.

La culture rwandaise valorise fortement le respect des anciens et des fi-
gures d’autorité, souvent marqué par une certaine distance physique et une 
attitude respectueuse. La distance de Marie peut refléter cette tradition cultu-
relle, rappelant l’importance de respecter les figures sacrées et spirituelles. En 
gardant une distance, Marie peut symboliser la nécessité de l’effort et de la 
diligence dans la quête spirituelle. Les Rwandais sont encouragés à travailler 

121	 Cf. C. Ruzindaza, 2022, op. cit., pp. 198-199.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 79 –

dur pour atteindre la sagesse et la compréhension, reflet de la valeur cultu-
relle de l’umwete. La culture rwandaise accorde une grande importance aux 
espaces sacrés et aux lieux de vénération. La distance gardée par Marie peut 
souligner la sacralité de Kibeho comme lieu de pèlerinage et de prière, invitant 
les fidèles à respecter et à honorer cet espace. La distance gardée par Marie lors 
de ses apparitions à Kibeho est riche en significations symboliques. Elle invite 
les Rwandais à la révérence, à la confiance, à la quête spirituelle et à l’autono-
mie, tout en soulignant l’importance de respecter les traditions et les espaces 
sacrés. C’est un appel à un engagement spirituel profond et respectueux, essen-
tiel pour la croissance spirituelle et la cohésion sociale du pays. Le choix spatial 
marial renforçait l’idée que Dieu n’est pas un visiteur lointain et inatteignable, 
mais un compagnon qui marche humblement à nos côtés. L’espace, la distance 
et la posture de Marie ont ainsi permis d’ancrer son message dans une relation 
vivante, empreinte de respect et d’amour. Chaque détail de sa manière d’être 
devenait une invitation silencieuse à la conversion, à la paix et à la rencon- 
tre vraie.

1.7. Un message incarné dans une culture

1.7.1. Pourquoi Marie a-t-elle choisi ces codes ?

Ce qui frappe profondément à Kibeho, c’est que le message de Marie n’a pas 
seulement été entendu — il a été véritablement vécu. Ce n’était pas un simple 
transfert d’informations divines, mais une rencontre incarnée, une parole qui 
s’est enracinée dans le cœur du peuple. Marie n’a pas seulement parlé en Ki-
nyarwanda, la langue maternelle ; elle a parlé rwandais. Cela signifie qu’elle  
a adopté non seulement les mots, mais aussi les manières, les gestes, les silen-
ces, et surtout l’âme même de ce peuple. Dans une culture où la communi-
cation est un art subtil, où chaque attitude, chaque intonation porte un sens, 
Marie a choisi ces codes pour rendre son message accessible, proche, compré-
hensible de tous. Ce choix révèle un amour profond : celui d’une mère qui ne 
se contente pas d’un discours distant, mais qui entre dans la vie quotidienne, 
dans les coutumes et les sensibilités, pour toucher au plus intime. Par ces si-
gnes, Marie a voulu manifester que Dieu ne demeure pas hors du monde, mais 
qu’il habite chaque culture, chaque langue, chaque cœur. Elle a choisi d’être 
proche, humble, pour que chacun se sente reconnu, écouté, et invité à une 



PREMIER CHAPITRE

– 80 –

conversion qui soit avant tout une transformation intérieure. Ainsi, les codes 
culturels ne sont pas de simples accessoires : ils sont le vecteur même d’une 
grâce qui s’incarne, d’une parole divine qui devient palpable, vivante, dans  
le paysage et dans l’âme du Rwanda.

1.7.2. Une inculturation naturelle du message céleste

À Kibeho, Marie a choisi une inculturation simple et naturelle, sans jamais for-
cer ni imposer quoi que ce soit. Elle s’est faite africaine dans la forme — adop-
tant les gestes, les paroles, les silences qui résonnent avec la culture rwandaise 
— tout en restant universelle dans le fond, porteuse d’un message spirituel 
qui dépasse les frontières. Cette manière d’inculturer le message divin montre 
qu’il n’est pas nécessaire d’altérer l’essence de la foi pour qu’elle s’exprime plei-
nement dans une culture donnée. Au contraire, c’est en se laissant façonner par 
les codes locaux, en respectant les rythmes et les sensibilités du peuple, que le 
message devient vivant, incarné, et profondément audible. Ainsi, Marie n’est 
pas une étrangère venue d’ailleurs : elle est une présence qui prend racine, qui 
dialogue avec l’histoire et les traditions du Rwanda, tout en portant une es-
pérance qui s’adresse à toute l’humanité. Cette inculturation naturelle est une 
invitation à voir la foi non comme un héritage rigide, mais comme une vie qui 
se renouvelle sans cesse au contact des cultures.

1.7.3. L’impact : les Rwandais ont entendu avec le cœur, pas  
 seulement avec l’esprit

Ce qui frappe avant tout dans les apparitions de Kibeho, c’est la manière dont 
Marie a su se faire entendre — non pas seulement avec des mots, mais avec 
le cœur. Elle n’était pas une lointaine Dame des cieux, lointaine et silencieuse 
sur un trône de nuages. Elle était une mère proche, profondément enracinée 
dans la vie quotidienne, attentive aux souffrances et aux joies de son peuple. Si 
les Rwandais l’ont comprise, reconnue et aimée, c’est parce qu’elle s’est adressée  
à eux comme une mère qui parle à ses enfants : avec douceur, patience, et une 
autorité pleine d’amour. Son message n’était pas un discours froid ou abstrait, 
mais un appel vibrant à la vie, à la conversion, à la réconciliation. Elle a parlé 
en Kinyarwanda, mais plus encore, elle a parlé en « rwandais » : la langue des 
regards, des gestes, des silences, des larmes et des sourires. Une langue qui va 
bien au-delà des mots, et qui touche directement l’âme.



QUAND MARIE PARLE LA LANGUE DU CŒUR RWANDAIS

– 81 –

Ainsi, son message n’a pas seulement été entendu avec l’esprit, mais ac-
cueilli avec le cœur. Il est devenu une présence vivante, une invitation person-
nelle à se laisser transformer de l’intérieur. C’est cette proximité, cette incarna-
tion, qui a permis au peuple de Kibeho — et au-delà, à tout le Rwanda — de 
recevoir la visite de Marie non comme une étrangère, mais comme une mère 
familière, attentive et aimante.

Conclusion 

À Kibeho, la Vierge Marie n’a pas simplement transmis un message ; elle a fait 
naître une rencontre. En parlant la langue du peuple, en adoptant ses codes, 
en exprimant sa tendresse à travers des gestes, des silences et des larmes, elle 
a révélé le visage d’un Dieu qui ne parle pas depuis le ciel lointain, mais au 
cœur même d’une culture. Par son attitude maternelle, Marie a montré que le 
message divin n’efface pas les traditions humaines, mais qu’il les transfigure.  
Le kinyarwanda est devenu non seulement un moyen de communication, 
mais un lieu de révélation, où la Parole éternelle s’est faite parole humaine. Le 
ton des mères, la pudeur des gestes, la profondeur du silence rwandais : tout 
cela a été assumé et sanctifié dans la présence mariale. En parlant le langage 
du cœur rwandais, Marie a ouvert une voie d’inculturation authentique, où la 
foi s’enracine dans la culture et la culture s’élève vers la foi. Elle a rappelé que  
la mission chrétienne ne consiste pas à imposer, mais à écouter, comprendre  
et aimer. Ainsi, à travers la simplicité de ses mots et la profondeur de ses gestes, 
elle a éduqué un peuple à entendre Dieu non seulement avec les oreilles, mais 
avec le cœur. Kibeho devient dès lors le symbole d’un dialogue vivant entre 
le Ciel et la terre, entre Dieu et les cultures, entre la foi et la vie quotidienne. 
Et dans ce dialogue, la voix de Marie continue de résonner : une voix douce 
et ferme, maternelle et universelle, qui nous apprend que Dieu parle toujours 
dans la langue de ceux qu’il aime.





– 83 –

DEUXIÈME CHAPITRE

ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR  
AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS  

ET ADIEUX A KIBEHO

INTRODUCTION

Dans toute culture, saluer et prendre congé ne sont jamais de simples forma-
lités. Ces gestes, ces mots et ces regards qui ouvrent ou ferment une rencontre 
portent souvent plus de sens qu’un long discours. Ils expriment à la fois la re-
connaissance de l’autre, le respect mutuel et la profondeur du lien et marquent 
le rythme des relations humaines1. Dans la Bible, les salutations et les adieux 
sont souvent des moments de révélation : l’ange qui salue Marie à Nazareth, 
Jésus qui envoie ses disciples avec la paix, ou encore les apôtres qui se bénis-
sent mutuellement avant leurs missions. Ces gestes simples condensent tout 
un monde spirituel : ils relient le Ciel et la terre, la foi et la vie quotidienne. 
De même, dans la culture rwandaise, le salut est un véritable art de vivre. On 
n’entre pas dans la présence de quelqu’un sans se présenter avec respect, ni on 
ne s’en va sans une parole ou un geste qui affirme le lien. Le salut rwandais n’est 
pas qu’un code social : c’est une manière de reconnaître la dignité de l’autre et 
de manifester la paix. Il engage tout l’être – le corps, la voix, le regard – et dit 
plus que les mots. À Kibeho, Marie s’inscrit dans cette logique du respect et de 
la tendresse. Ses salutations, ses manières de s’approcher et de se retirer, ont 
profondément marqué les voyantes et le peuple. Elle ne s’impose pas, elle entre 

1	 Cf. B. Kouakou Oi Kouakou., Les salutations chez les Agni (côte d’ivoire) : communi-
cation, éducation et socialisation, dans le Rev. ivoir. anthropol. sociol. Kasa Bya Kasa,  
n° 38, Université Félix Houphouët-Boigny d’Abidjan 2018, p. 148.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 84 –

dans la rencontre comme une mère entre dans la maison de ses enfants : avec 
douceur, humilité et affection. Les gestes et paroles qu’elle emploie ne sont pas 
seulement des signes de politesse : ils deviennent signes de grâce et langage 
missionnaire.

Ce chapitre veut donc explorer la signification des salutations et adieux  
à Kibeho, en les situant d’abord dans leur double contexte – biblique et rwan-
dais – avant de voir comment la Vierge Marie s’est approprié ces codes cultu-
rels pour manifester la proximité de Dieu. En fin de compte, nous verrons 
comment ces gestes ordinaires, empreints de respect et de tendresse, portent 
un message spirituel et missionnaire : celui d’une foi qui se communique dans 
les gestes simples de l’amour.

2.1. Quand la Bible salue avec grandeur et simplicité

2.1.1. Les salutations verbales dans les Écritures: des mots  
           qui portent un monde

La Bible raconte l’histoire d’un peuple choisi, profondément attaché à Dieu et  
à ses traditions. Connaître la culture juive nous aide à mieux comprendre Ma-
rie, elle-même imprégnée de cette culture. Chez les Juifs, les salutations occu-
pent une place importante : elles vont bien au-delà d’un simple « bonjour ». 
Souvent, elles s’accompagnent de gestes démonstratifs, comme on le voit 
quand Moïse accueille son beau-père (Ex 18,7). On salue aussi bien à l’arrivée 
qu’au moment des séparations, toujours avec une grande intensité.

On salue les grands personnages ou les supérieurs en se prosternant jusqu’à 
terre (Gn 33,6 ; 42,6) ou en s’agenouillant (Mc 10,17). Il arrive aussi que l’on 
tende les mains ou que l’on s’embrasse (2 Sm 15,5). Ces gestes expriment le 
respect, l’humilité, et le désir d’honorer l’autre. 

Dans la Bible, la salutation n’est jamais un simple acte de politesse. Chaque 
mot d’accueil porte une dimension spirituelle ; il ouvre un espace de rencon-
tre authentique. Quand un ange apparaît, quand un prophète entre quelque 
part, ou lorsque Jésus s’adresse à quelqu’un, la première parole est souvent une 
salutation pleine de profondeur, presque une bénédiction. Pensons à l’ange 
Gabriel qui dit à Marie : « Je te salue, pleine de grâce, le Seigneur est avec toi » 
(Luc 1,26-38). Ce n’est pas un simple « bonjour » anodin ; c’est un appel, une 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 85 –

révélation : Marie est reconnue, honorée et invitée à entrer dans une mission 
unique avec Dieu. De même, après sa résurrection, Jésus apparaît à ses disci-
ples en disant : « La paix soit avec vous » (Jn 20,19.21.26). Ces mots ne sont pas 
seulement rassurants ; ils rétablissent la confiance, dissipent la peur et trans-
mettent une paix nouvelle, profonde. La salutation devient alors un véritable 
geste guérisseur, un pont entre le divin et l’humain.

Dans l’Ancien Testament aussi, les salutations sont souvent des bénédic-
tions. Booz, par exemple, salue les moissonneurs en disant : « Que le Seigneur 
soit avec vous », et ils répondent : « Que le Seigneur te bénisse » (Rt 2,4). Ici 
encore, la salutation n’est pas qu’un mot de passage, mais l’affirmation d’une 
relation vivante sous le regard de Dieu. Ces exemples rejoignent la tradition 
rwandaise : chez nous aussi, saluer n’est jamais anodin. Saluer, c’est reconnaître 
l’autre, lui souhaiter la vie et la paix. À Kibeho, avant même de transmettre un 
message, Marie commence par saluer, établir un lien vrai, comme le faisaient 
les envoyés de Dieu dans la Bible.

Voici quelques formules de salutations verbales que l’on trouve dans les 
Écritures : « Comment va la vie ? » (1 S 17,22 ; 30,21 ; 2 S 20,9 ; Jg 18,15) : une 
manière simple et chaleureuse d’entrer en relation. « Paix à toi, paix à ta mai-
son, paix à tout ce qui t’appartient » (1 S 25,4-6 ; 1 S 1,17 ; 1 Ch 12,18) ou « La 
paix soit avec vous » (Jn 20,19.21.26 ; 1 P 5,14) : un souhait global de bien-être 
et de bénédiction. « Je te salue », comme l’ange Gabriel à Marie (Lc 1,26-38). 
Les lettres apostoliques s’ouvrent souvent par des mots de grâce, paix et béné-
diction, venant de Dieu le Père et de Jésus-Christ (Rm 1,7 ; 1 Co 1,3 ; Ga 1,3-4 ; 
Ph 1,2 ; 1 P 1,1-2 ; 2 Co 13,14). Les adieux apostoliques se terminent presque 
toujours par une bénédiction ou un encouragement : « Que la grâce du Sei-
gneur soit avec vous » (Rm 16,20 ; 1 Co 16,23-24 ; Ga 6,18 ; Ph 4,23 ; 2 Tm 
4,22), signe d’une présence spirituelle qui continue même après la séparation. 

Ainsi, dans la Bible, chaque salutation est une porte ouverte à la rencontre, 
une manière d’honorer l’autre et de l’envelopper de paix.

2.1.2. Les gestes de salutation dans les traditions bibliques: une langue           
            du corps et de l’âme

Dans la Bible, la salutation ne se limite pas à un simple mot : elle passe aussi 
par le corps. Ces gestes sont un langage silencieux, profond, qui exprime l’âme 
plus encore que les paroles.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 86 –

On s’incline pour montrer le respect et l’humilité, que ce soit devant Dieu 
ou devant une personne investie d’une mission sacrée. Abraham, par exemple, 
se prosterne devant les trois visiteurs mystérieux à Mambré (Gn 18,2), et Moï-
se se couvre le visage devant le buisson ardent (Ex 3,6). Souvent, on se penche 
jusqu’à terre ou on s’agenouille, comme on le voit lorsque les frères de Joseph 
se prosternent devant lui en Égypte (Gn 42,6 ; 43,27-28), ou encore lorsque les 
mages se prosternent devant l’enfant Jésus (Mt 2,11).

Les étreintes et les baisers sur le cou expriment une tendresse profonde, la 
réconciliation ou l’affection fraternelle. Quand Ésaü retrouve Jacob, il le serre 
dans ses bras et l’embrasse (Gn 33,4). Joseph, lui aussi, embrasse ses frères en 
pleurant lors de leurs retrouvailles (Gn 45,14-15). Et dans la célèbre parabole, 
le père du fils prodigue court à sa rencontre, se jette à son cou et l’embrasse  
(Lc 15,20).

Certains embrassent même les pieds pour manifester un amour profond 
ou une grande reconnaissance, comme Marie qui embrasse et oint les pieds de 
Jésus (Lc 7,38.45). Après sa résurrection, des femmes saisissent aussi les pieds 
de Jésus, submergées par la joie et l’adoration (Mt 28,9).

L’imposition des mains est un autre geste très fort. Il sert à bénir, à guérir 
ou à transmettre une force spirituelle. Jésus imposait les mains aux enfants 
pour les bénir (Mc 10,16), aux malades pour les guérir (Mc 6,5 ; Lc 4,40),  
ou simplement pour offrir sa présence réconfortante.

Enfin, le silence peut lui aussi être une salutation pleine de respect. Dans 
le livre de Job, les amis de Job restent assis près de lui sans prononcer un mot, 
partageant sa douleur dans un silence lourd de compassion (Jb 2,13). Dans la 
tradition biblique, saluer n’est donc pas qu’un acte social : c’est une véritable 
rencontre de cœur à cœur. Chaque geste est une façon d’entrer dans l’espace 
sacré de l’autre, de lui offrir paix, respect et amour.

2.2. La culture rwandaise du salut : un art de vivre et de relier

Dans la culture rwandaise, saluer n’est pas un simple rite social ; c’est un vé-
ritable art de vivre. Chaque salutation porte en elle un message profond : « Je 
te vois, tu existes, tu comptes pour moi ». Elle rétablit l’harmonie, restaure les 
liens, et honore la dignité de la personne rencontrée. Saluer, c’est avant tout 
reconnaître l’autre et s’ouvrir à lui avec respect et bienveillance.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 87 –

2.2.1. Les salutations et adieux dans le quotidien rwandais

Dans chaque culture, il existe différentes manières de saluer, car ce geste uni-
versel constitue souvent la première étape pour établir un dialogue avec une 
personne. La salutation peut parfois être suivie d’une conversation qui se ter-
mine par des adieux. Toutefois, lorsqu’il n’y a pas d’échange plus approfondi 
entre les deux interlocuteurs, on se limite simplement à un salut et à un au re-
voir. L’engagement dans une conversation dépend principalement de la nature 
de la relation entre les individus et des circonstances spécifiques du moment, 
qu’il s’agisse d’une rencontre avec des personnes familières ou inconnues. Dans 
certains pays, les codes culturels déterminent qui doit initier la salutation, ac-
compagnée de formules appropriées, tandis que la personne saluée répond 
avec des mots conformes à sa propre culture. Bien que les mots et expressions 
utilisés pour se saluer varient d’une culture ou d’une région à l’autre, il existe 
au Rwanda des formules communes largement partagées par les citoyens pour 
exprimer leurs salutations, reflétant les valeurs sociales et culturelles du pays.

Dans la culture rwandaise, les salutations occupent une place centrale en 
raison de leurs multiples dimensions sociales, économiques et religieuses.  
Elles jouent un rôle fondamental dans la vie quotidienne de chaque individu 
et s’inscrivent dans des pratiques communautaires profondément enracinées. 
Pour les Rwandais, les salutations ne se limitent pas à un simple échange ver-
bal : elles constituent une occasion précieuse d’exprimer des voeux de pros-
périté, de santé, de fertilité et de richesse, autant d’aspirations essentielles à la 
vie familiale et collective. Ces formules rituelles, empreintes de respect et d’at-
tention, témoignent d’une profonde considération pour le bien-être de l’autre, 
tout en reflétant les valeurs fondamentales de solidarité, d’interdépendance et 
d’harmonie au coeur de la culture rwandaise. Lorsqu’un Rwandais rend visite 
à son voisin, il commence par saluer dès qu’il approche de la maison, atten-
dant une réponse et un souhait de bienvenue. Ensuite, il continue en saluant 
toutes les personnes présentes dans la maison. Selon la tradition rwandaise, 
c’est la personne la plus âgée qui initie la salutation, tandis que la plus jeune 
répond avec respect, reflétant ainsi les valeurs de respect et de hiérarchie gé-
nérationnelle qui sont au coeur des interactions sociales au Rwanda. Après les 
salutations, le visiteur est chaleureusement accueilli et invité à s’asseoir, et on 
lui offre quelque chose à boire ou à manger, selon les moyens de l’hôte. Dans la 
culture rwandaise, il est courant d’offrir d’abord une boisson pour « étancher la 
soif », ce qu’on appelle en kinyarwanda « kwica akanyota », avant de s’informer 



DEUXIÈME CHAPITRE

– 88 –

de ses nouvelles. Si un repas est servi, le visiteur doit manger avec politesse, 
évitant toute critique ou négligence à l’égard de la nourriture offerte. Lorsqu’il 
est temps de partir, c’est le visiteur qui prend l’initiative de dire au revoir, en 
remerciant chaleureusement ses hôtes pour leur accueil. Avant de partir, il fait 
ses adieux, ce qui est souvent suivi par l’accompagnement respectueux d’un 
membre de la maison, qui marche avec lui sur une courte distance. En chemin, 
c’est celui qui accompagne le visiteur qui marque la fin de la visite, en lui disant 
un dernier au revoir avant de retourner à la maison2. Ce rituel témoigne de 
l’hospitalité rwandaise et du soin apporté aux relations sociales.

Entre le mari et sa femme, comme nous dit Bigirumwami , dans son livre 
« pratiques et interdits traditionnels » la femme est la première à saluer son 
mari. « Umugabo ntaramutsa umugore we, ngo amubanze indamutso ; ngo aba 
amukenye, umugore niwe ubanza kuramutsa umugabo » (Un homme ne salue 
pas sa femme en premier. S’il le fait, il souhaite que sa femme meure bientôt. 
Une femme est la première à saluer son mari )3. La salutation, comme nous 
le rappelle Niwejambo, est depuis longtemps l’une des caractéristiques de la 
culture rwandaise, où elle montre l’amour et une bonne relation entre les ci-
toyens4. Pour montrer l’importance de la salutation, les Rwandais le disent  
à travers leurs proverbes : « Mwaramutse iraguma » signifie littéralement (Le 
salut demeure). Ce dicton met en avant l’importance de maintenir de bon-
nes relations, de la cordialité et du respect mutuel. Dans la culture rwandaise,  
il souligne que les salutations et la politesse ne sont pas de simples formalités, 
mais des gestes qui préservent la paix et l’harmonie au sein de la communauté. 
En d’autres termes, ce proverbe rappelle que les relations basées sur la bien-
veillance et la considération sont durables et solides. « Aho indamutso itagera, 
urukundo ntiruhagera » se traduit par (Là où la salutation n’arrive pas, l’amour 
n’arrive pas non plus). Ce proverbe souligne que les salutations sont essentiel-
les pour établir des relations positives et saines. Elles sont souvent le premier 
pas vers l’interaction et l’engagement avec les autres. Les salutations ouvrent  

2	 Cf. Republika y’u Rwanda, Minisiteri y’amashuri abanza n’ayisumbuye, ibiro bikuru 
by’ubushakashatsi bw’ubuhanga mu byo kwigisha, Gusoma, umwaka wa kane w’amas-
huri abanza, Kigali1982, pp. 7-8.

3	 Cf. A. Bigirumwami, Imihango n’imigenzo n’imiziririzo mu Rwanda, Nyundo, 1974,  
p. 38.

4	 Cf. B. Niwejambo, Menya uburyo bune bwo gusuhuzanya mu muco nyarwanda, Kigali,  
2019, https://www.kigalitoday.com/umuco/umurage/article/menya-uburyo-bune-bwo- 
gusuhuzanya-mu-muco-nyarwanda, [20.09.2023].



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 89 –

la voie à des connexions plus profondes. Sans salutation, il est difficile de dé- 
velopper des sentiments d’affection ou d’amitié.

Les proverbes rwandais utilisant directement les mots « adieu/au revoir 
» (gusezeranaho) sont assez rares, car ces expressions sont évoquées dans ces 
proverbes indirectement, à travers des idées de respect, d’hospitalité et de rela-
tions sociales. Voici un exemple : « Abadapfuye ntibabura kubonana » signifie 
littéralement : (Ceux qui sont encore en vie ne manqueront pas de se revoir). 
Ce proverbe véhicule une idée d’espoir et de patience, suggérant que tant que 
l’on est en vie, il reste toujours une possibilité de se retrouver ou de se revoir, 
même après une séparation. 

Étant donné que chaque situation est unique — car à chaque occasion, 
vous vous trouvez avec une personne différente, dans un lieu différent, dans 
un cadre formel ou informel, et même à un moment de la journée qui varie 
— les salutations rwandaises utilisent des termes spécifiques qui changent en 
fonction de l’heure (matin, midi, après-midi ou soir), des circonstances, de la 
relation entre les individus, et parfois même des différences générationnelles 
(amicales, familiales ou professionnelles). Il est donc nécessaire de distinguer 
les différentes manières de saluer et de dire adieu dans la culture rwandaise, 
puis d’identifier les expressions les plus courantes, en tenant compte du mo-
ment de la journée, du contexte et des relations interpersonnelles. Dans la 
culture rwandaise, il est courant d’associer un geste à la parole pour saluer.  
La salutation peut être faite à la fois par un geste et une parole, ou simplement 
par la parole. Explorons à présent les différentes façons de saluer et de dire au 
revoir dans la culture rwandaise.

2.2.1.1. Gestes courants (main sur le cœur, inclinaison, contact visuel)

Dans la culture rwandaise, les salutations et les adieux incluent souvent des 
gestes symboliques, qui varient selon le contexte, la relation entre les person-
nes, et le moment de la journée. Voyons quelques exemples de salutations et 
d’adieux gestuels courants au Rwanda:

Poignée de main respectueuse « Guhana ibiganza » : Très courante dans les 
interactions formelles, la poignée de main est souvent accompagnée de l’autre 
main posée sur le bras, juste en dessous de l’épaule, en signe de respect. Ce 
geste est utilisé lors des salutations entre personnes de différentes générations 
ou dans un cadre professionnel. On serre la main à quelqu’un qu’on rencontre 
pour la première fois ou qu’on ne connaît pas bien. Et ce, dans un contexte 



DEUXIÈME CHAPITRE

– 90 –

formel. C’est un geste que les hommes ont plus tendance à faire. Dans un cer-
cle familial, amical ou professionnel, les hommes ont coutume de se serrer la 
main pour se saluer et se dire au revoir. Généralement, les hommes entre eux 
se serrent la main. De même un homme et une femme ou deux femmes qui 
ne se connaissent pas se serrent la main. Ce geste est l’une des expressions 
de l’amour chez les Rwandais. Il est accompagné souvent par une demande 
des informations en ce qui concerne la vie d’autrui. Comment va-t-il (elle). 
Cela montre que ce désir de vouloir connaître la situation de ton prochain, un 
rwandais voulait pratiquer le commandement de la charité : « […] Tu aimeras 
ton prochain comme toi-même. Je suis le Seigneur. » (Lv 19, 18). Les femmes 
réservent cette pratique de serrer la main aux hommes dans un contexte plutôt 
formel et professionnel. Ajoutons que chez les jeunes Rwandais, le geste qui est 
plus utilisé est « Guhana ibipfunsi » « Se taper dans la main » ou « checks ».

Tapotement des mains « Kubikiranya ibiganza » : Dans le contexte culturel 
rwandais, « kubikiranya ibiganza », le tapotement des mains, est un geste de 
salutation traditionnel au Rwanda témoignant de valeurs de respect, d’hon-
neur et de l’humilité envers l’autre personne. Ce geste consiste à joindre les 
deux mains, souvent en les posant légèrement l’une contre l’autre devant soi, 
accompagné parfois d’une légère inclinaison de la tête. Il est couramment uti-
lisé dans des contextes traditionnels ou formels, en particulier pour saluer des 
personnes plus âgées ou celles qui occupent une position de respect. Ce geste, 
qui consiste à joindre les mains l’une contre l’autre tout en inclinant légère-
ment la tête, est parfois utilisé comme marque de respect, surtout dans les 
milieux traditionnels.

S’embrasser avec une accolade légère « Guhoberana » : Se saluer avec une 
accolade légère signifie échanger une étreinte brève et discrète pour marquer 
une forme de proximité, d’amitié ou d’affection. Dans la culture rwandaise, 
comme dans d’autres cultures, cette accolade est un geste de chaleur et de fami-
liarité, mais elle reste modérée, sans être trop démonstrative. Elle est souvent 
réservée aux amis proches, aux membres de la famille, ou à des personnes avec 
qui l’on a une relation de confiance. L’accolade légère peut être accompagnée 
d’une tape amicale dans le dos ou d’une simple étreinte rapide, sans envahir 
l’espace personnel de l’autre, respectant ainsi les normes culturelles de respect 
et de discrétion. Contrairement aux étreintes longues dans d’autres cultures, 
l’accolade au Rwanda reste généralement brève et respectueuse. Cela fait aussi 
partie de la culture rwandaise, lorsque vous rencontrez quelqu’un à cause de 
votre amitié ainsi que la nostalgie, vous le saluez chaleureusement, ce qui se 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 91 –

manifeste par un embrassement. Dans la culture rwandaise, il y a ceux qui 
s’embrassent pour montrer qu’ils sont fiers (l’un est content de l’autre), et c’est 
souvent le cas de ceux qui ont eu un conflit après s’être parlé et se pardonner, 
en signe de réconciliation. Dans le cadre familial, après avoir passé de nom-
breux jours sans contacter leurs parents, ou à leur retour à l’école, les jeunes 
enfants sont souvent heureux d’être accueillis par leurs parents, en particulier 
leurs mères, dans leurs bras. C’est pas seulement à ce moment d’embrassement 
que les enfants se sentent aimés, mais aussi un moment très important pour 
les mères de créer une amitié et la confiance entre elles et leurs enfants. Lors-
que les mamans ou les filles [civilisées] s’embrassent il y a un autre geste qui 
s’ajoute. « Se faire la bise ». Normalement, on ne fait pas la bise à n’importe 
qui n’importe quand. Tout dépend de la personne et du contexte. La bise est 
réservée aux personnes de son cercle restreint, avec des gens dont on est pro-
che. Elle se fait donc aux personnes que l’on apprécie et que l’on connaît bien 
que ce soit votre cercle d’amis, votre famille ou même professionnelles. C’est 
ainsi que entre l’époux et son épouse ou deux femmes qui se connaissent se 
font la bise. Les adultes tutoient les enfants et leur font la bise, même si l’enfant 
vient juste de leur être présenté. Il semble que ce geste se faire bise soit plus 
récent au Rwanda car il se manifeste chez les jeunes filles et les mères civilisées.  
Il est rare qu’on le trouve à la campagne. Ce geste de s’embrasser, peut aussi être 
symbole d’adieu.

Inclinaison de la tête « Kunamisha umutwe » : Dans la culture rwandaise, 
l’inclinaison de la tête est une salutation courante qui exprime respect et hu-
milité. C’est une salutation souvent utilisée, surtout lorsque l’on salue les per-
sonnes plus âgées ou d’un statut social plus élevé. Ce geste est un signe qui 
peut accompagner une salutation verbale pour montrer de la déférence et peut 
même souvent remplacer une salutation verbale dans certains contextes for-
mels ou respectueux. Ce geste est souvent fait de manière brève et subtile, 
montrant une profonde considération pour la personne saluée.

Applaudissements et agenouillement « Gukoma amashyi no gupfukama » :  
Les gestes traditionnellement utilisés pour s’adresser et saluer à Sa Majesté le 
Roi ou à Sa Majesté la Reine, étaient les applaudissements et agenouillement. 
Ces salutations s’adressaient également aux autres membres de la Famille 
Royale ainsi que d’autres personnes de haute noblesse. Dans le passé, lorsque 
vous rencontriez une personne de haute autorité comme le roi, il n’était pas 
possible de lui serrer la main ou de l’embrasser, mais pour le saluer, vous le 
faisiez en frappant dans vos mains et en vous agenouillant ou même en incli-



DEUXIÈME CHAPITRE

– 92 –

nant la tête. C’est une coutume qui s’est installée sous le royaume du Rwanda 
jusqu’en 1962, date à laquelle le Rwanda est devenu une république. Malgré la 
tendance à disparaître de cette coutume, il existe encore des citoyens qui ont 
cette habitude d’applaudir et de s’agenouiller devant une personne de haute 
autorité. Ce geste d’applaudissement et agenouillement, était utilisé encore 
dans la place des adieux.

Lorsque le christianisme est arrivé au Rwanda, le geste de s’agenouiller s’est 
développé notamment lorsque les fidèles entrent dans la maison sainte (Église, 
Chapelle). Certains fidèles saluent le Saint Sacrement en s’agenouillant ou res-
tent à genoux sauf si leur état de santé le leur permet ou s’inclinent profon-
dément au lieu de génuflexion. C’est pour cela que le Catéchisme de l’Église 
catholique rappele ceci :

Dans la liturgie de la messe, nous exprimons notre foi en la présence réelle 
du Christ sous les espèces du pain et du vin, entre autres, en fléchissant 
les genoux, ou en nous inclinant profondément en signe d’adoration du 
Seigneur. L’Église catholique a rendu et continue de rendre ce culte d’ado-
ration qui est dû au sacrement de l’Eucharistie non seulement durant la 
messe, mais aussi en dehors de sa célébration : en conservant avec le plus 
grand soin les hosties consacrées, en les présentant aux fidèles pour qu’ils 
les vénèrent avec solennité, en les portant en procession5.

Lever/agiter la main « Kuzamura/kuzunguza ikiganza, Gupepera » : Dans 
la culture rwandaise, les gens peuvent se saluer en utilisant la main. Lever la 
main légèrement) pour marquer la bienveillance et l’accueil. Dans des ren-
contres informelles, lever la main en saluant de loin est un geste amical pour 
saluer quelqu’un sans s’approcher. Lorsque les gens sont éloignés les uns des 
autres, à cause d’une grande distance, ils peuvent se saluer étant donné que 
cette distance ne le permet pas. Ce geste est plutôt utilisé par un grand person-
nage (par exemple le Président de la République). Mais, c’est à lui de décider 
comment saluer le public. Il peut agiter la main ou simplement lever la main. 
Le public peut aussi agiter ou lever la main ou simplement se lever pour le 
saluer. S’il y a des personnes dans le public qui portent les chapeaux, elles les 
lèvent pour montrer leur respect à l’autorité supérieure. Des gestes de saluta-
tion communs peuvent être inventés dans différents groupes pour pouvoir se 

5	 Cf. CEC no 1378.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 93 –

saluer. C’est ainsi que dans chaque culture d’un pays on peut y trouver des ges-
tes des salutations comme par examples entre les soldats, ce qu’on appelle « le 
salut militaire », ou encore un langage visuel et gestuel utilisé par les malenten-
dants et certaines personnes entendantes. Rappelons que chez les militaires, 
on ne se sert pas la main et on ne se fait pas la bise : on utilise la main droite, 
doigts serrés et paume visible, portée à hauteur de la tempe. Un geste formel, 
par lequel un militaire exprime son respect à un supérieur, qui lui rend par le 
même mouvement.

Rwanda comme ailleurs, lors de l’épidémie de COVID-19, les Rwandais 
ont adopté de nouveaux gestes de salutation pour limiter les contacts physi-
ques et réduire la propagation du virus. Ces gestes ont respecté les mesures de 
distanciation sociale tout en conservant l’esprit de convivialité et de respect. 
Pour des raisons de santé, les salutations se limitent à la communication orale. 
Les embrassades, les baisers et les poignées de main ont été remplacés par de 
nouvelles formes de salutations. C’est ainsi que certaines salutations gestuaires 
furent intégrées dans la culture rwandaise durant cette période et s’ajoutèrent  
à l’inclinaison de la tête et au salut à distance avec un geste de la main, les ges-
tes qui existaient déjà. N’oubliez pas que tous ces gestes peuvent être accompa-
gnés de paroles. Ces nouveaux gestes sont :

Main sur le coeur : Ce geste consiste à placer la main droite sur le coeur 
pour exprimer respect, gratitude ou affection. La main sur le coeur est deve-
nue une salutation courante, utilisée pour montrer de la bienveillance tout en 
respectant la distanciation physique. Ce geste simple et symbolique permettait 
aux Rwandais d’exprimer leur respect et leur chaleur humaine sans contact 
direct.

Salutation avec le coude : Également connue sous le nom de salutation du 
coude, ce geste consiste à toucher légèrement le coude de l’autre personne. Très 
rapidement, cette salutation a été adoptée dans les interactions quotidiennes, 
aussi bien dans des contextes formels que informels.

Coup de pied (ou coup de pied amical) : Ce geste consiste à se donner 
un léger coup de pied en guise de salutation, en général sur le pied de l’autre 
personne. Bien que moins formel que les autres gestes, le coup de pied ami-
cal est devenu une façon ludique de saluer, surtout parmi les jeunes. Ce geste 
renforçait un sentiment de camaraderie tout en évitant tout contact physique 
rapproché. Il était souvent utilisé dans des contextes informels, ajoutant une 
touche d’humour à la situation.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 94 –

L’adoption de ces gestes a non seulement permis de respecter les consignes 
sanitaires, mais a également illustré la résilience et l’adaptabilité de la culture 
rwandaise face à la pandémie. Ces nouvelles manières de saluer ont contribué 
à maintenir un lien social tout en valorisant la santé et la sécurité des individus. 
Au fil du temps, ces gestes sont devenus une partie intégrante des interactions 
sociales, montrant comment la culture évolue et s’adapte à des circonstances 
particulières. Tous ces gestes de la salutation reflètent des valeurs de respect, 
de modestie, et d’hospitalité, qui sont essentielles dans la culture rwandaise. 
Les gestes s’accordent toujours à la relation entre les individus et au contexte, 
mettant en avant l’importance des liens communautaires.

Dans la culture rwandaise, les salutations et les adieux revêtent une impor-
tance particulière dans la culture et se font non seulement par des gestes, mais 
aussi de manière verbale. Les salutations verbales jouent un rôle fondamental 
dans la vie quotidienne, car elles permettent d’exprimer respect, convivialité  
et bienveillance envers autrui. Les formules de salutation et d’adieu varient 
selon le moment de la journée, le contexte, et la relation entre les personnes. 
Explorons les différentes expressions verbales utilisées dans la culture rwan-
daise pour saluer et dire au revoir.

Dans la culture rwandaise il y a les salutations verbales faisant intervenir 
les bovins (les vaches) et le lait. La plupart des Rwandais s’accordent à dire que 
la vache est un élément central de leur culture. Des divergences apparaissent 
lorsqu’il s’agit de déterminer précisément son importance, d’expliquer pour-
quoi elle a ce statut si particulier. Chacun au Rwanda a son idée de l’impor-
tance de la vache, sa conception de ce qu’elle représente dans la culture rwan-
daise. Dans le Rwanda précolonial, le bétail était un symbole de prospérité. Les 
Rwandais se saluent en se souhaitant la prospérité. Les mots « inka » (vache) 
et « amata » (lait) apparaissent plusieurs fois dans les salutations quotidiennes 
des Rwandais, car « la plupart des Rwandais s’accordent à dire que la vache est 
un élément central de leur culture».

La forme de salutation impliquant des « vaches » est formulée comme suit : 
« Amashyo » ( Aies beaucoup de troupeaux de vaches ). Réplique : « Amashon-
gore » (Surtout les troupeaux de bovins femelles). « Gira inka » (Que puisses-
tu avoir des vaches). Réplique : « Amashyo n’amagana » (troupeaux de bovins 
abondants). Le mot « amashyo » est le pluriel de « ishyo » qui signifie (trou-
peau). Celui qui salue en disant amashyo exprime un souhait de prospérité  
et d’abondance, notamment en référence à la multiplication des troupeaux  



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 95 –

de vaches ( symbole de richesse dans la culture rwandaise). Il souhaite ainsi que 
son interlocuteur ait de nombreux troupeaux de vaches, source de richesse et 
de bien-être. Celui qui répond Amashongore, renforce ce souhait en évoquant 
les taureaux, qui sont symbole de force et de puissance pour la prospérité et la 
protection du troupeau. Cette réponse signifie en quelque sorte que l’interloc-
teur accepte et soutient ce souhait de prospérité avec force et fécondité. Cette 
salutation et sa réponse expriment donc des voeux de prospérité, de bien-être 
et d’abondance, des valeurs fondamentales dans la culture rwandaise où les 
vaches occupent une place centrale. «Amashyo» est une salutation couram-
ment utilisée par les personnes âgées (parents ou les grands parents) lorsqu’ils 
s’adressent aux plus jeunes gens.

L’autre expression de salutation de cette forme est : « Gira amata » (Que 
puisses-tu avoir du lait). Réplique : « Ahore ku ruhimbi » (Qu’il soit toujours  
à sa place). Dans la culture rwandaise, la salutation Gira amata! est un souhait  
de prospérité et d’abondance. « Amata » signifie “ (lait) en kinyarwanda, qui 
symbolise la richesse, la fertilité et le bien-être. En disant Gira amata, on sou-
haite à quelqu’un d’avoir du lait en abondance, ce qui revient à souhaiter pros-
périté et bonheur. La réponse « Ahore ku ruhimbi » vient renforcer ce souhait 
en espérant que l’interlocuteur reste toujours “au seuil de la case de traite”, 
c’est-à-dire qu’il ait toujours des vaches produisant du lait en quantité suffisan-
te. « Kuba ku ruhimbi » signifie être dans une situation stable et prospère, où le 
lait et la richesse ne manquent jamais. Cette salutation et sa réponse expriment 
donc un souhait mutuel de prospérité, de stabilité et de bonheur durable.

L’importance du lait au Rwanda est surtout liée à la place centrale qu’oc-
cupe la vache dans l’histoire du pays. Elle fut un emblème de la monarchie, 
un symbole d’importance et de richesse et une source d’inspiration pour la 
danse et la poésie rwandaise». Ce reportage a été soutenu par les journalistes 
français qui affirment que « au Rwanda, le lait est un trésor national et des 
bovins règnent en maîtres ». Le lait de vache, « amata », est également, avec le 
miel « ubuki », censé être le repas des dieux. En tant que tel, il est associé au 
paradis et au bonheur. C’est pourquoi l’un des voeux de Nouvel An préférés 
des Rwandais est « uzagire umwaka w’amata n’ubuki » (puissiez-vous avoir une 
année avec beaucoup de lait et de miel)6. Le lait est souvent considéré comme 
un symbole de richesse et de prospérité. Dans la culture rwandaise, posséder 

6	 Cf. A. Twagilimana, Historical Dictionary of Rwanda, Scarecrow Press, Inc, United 
States of America, 2007, p. 87.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 96 –

des vaches, qui produisent du lait, est un indicateur de statut social et de bien-
être économique. Le lait, en tant que produit familial, évoque des notions de 
solidarité et de partage. Les vaches et le lait occupent une place centrale dans 
le mode de vie pastoral traditionnel rwandais.

Dans la culture rwandaise il y a encore les salutations verbales faisant in-
tervenir les noms communs des membres de la famille nucléaire. Les salutations 
suivantes sont utilisées par les adultes entre eux ou envers les jeunes filles et 
garçons pour leur souhaiter de fonder un foyer. C’est ainsi qu’une salutation 
adressée à une femmes ou à une fille est «Gira umugabo » (Aies un mari). 
Celle qui s’adresse à un homme ou à un garçon est : « Gira umugore » (aies une 
femme). Les réponses à toutes ces différentes salutations se présentent sous 
deux formes: La première réponse est: « iiiii »7. La deuxième réponse dépen-
dra de l’état de vie de la personne saluée. S’il (elle) a un mari ou une femme, sa 
réponse sera : « Ndamushimye » : (je l’apprécie) ; Mais s’il (elle) n’a pas un mari 
ou une femme, sa réponse sera : « Ndamukugize » : je l’ai fait pour toi.

Il y a les autres salutations qui se rapportent à la fécondité (sont sous formes-
des voeux). Toujours les parents qui s’adressent aux jeunes mariées surtout une 
à une fille qui vienne se marier. La salutation sera : «Gira abana » (Puisses-tu 
avoir des enfants); « Urakabyara » : ( Puisses-tu engendrer ) ; « Urakabyara 
uheke ! » : (Puisses-tu avoir des enfants et les élever) sous- entendu, Puisses-tu 
être toi-même en bonne santé pour les voir grandir ; « Uragaheka » (Puisses-tu 
tenir un berceau). La réponse à toutes ces salutations est : « hungu na kobwa »  
(garçon et fille). Lorsque les parents ou les grands parents s’adressent aux en-
fants, ils peuvent les saluer en disant : « Gira So na Nyoko » (Aies ton père et 
ta mère). La réponse peut être « iiiii » ou « ndabashimye »(je les apprécie). 
Le souhait de la richesse qui se transmettait par la salutation amashyo et gira 
abana, nous dit Uwimanimpaye, montrait que la valeur économique n’était 
pas non plus négligée dans la vie quotidienne du peuple8. Il est évidant que ces 
formules rituelles témoignent d’une force derrière chaque mot, exprimant une 
vie pleinement réalisée.

7	 Cf. Republika y’u Rwanda, Minisiteri y’amashuri abanza n’ayisumbuye, 1982, op. cit., 
p. 7.

8	 Cf. D. Uwimanimpaye, Rôle de l’éducation à la paix dans le développement intégral 
de la personne : Cas des communautés d’APAX au Rwanda, Université de Fribourg 
(Suisse), 2010, p. 4.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 97 –

Dans la culture rwandaise il y a en suite les salutations verbales faisant inter-
venir les noms divins. Depuis avant le christianisme jusqu’à nos jours, il existe 
une salutation reconnue comme : « Urakagira ou Gira Imana y’i Rwanda » 
(Ayez le dieu du Rwanda). La réponse est : « iiiiii » Lorsque le christianisme 
arrivée au Rwanda, certains se saluent en disant « Yezu akuzwe », (Que Jésus 
soit glorifié ) et la réponse est « Iteka ryose », (pour des siècles de siècles )ˮ9.

Dans la culture rwandaise il y a enfin les salutations verbales faisant interve-
nir le mot « amahoro » (la paix). L’autre mot très utilisé pour saluer un ami au 
Rwanda, c’est « amahoro » signifiant la paix. La salutation est « Gira amahoro »  
(Aies la paix) la réponse est : « Urayahorane nawe » (Qu’elle soit toujours avec 
toi).On voit ce mot « Amahoro » écrit à beaucoup d’endroits, hôtels, associa-
tions, et même le stade international de Kigali est baptisé de ce nom, « stade 
Amahoro ». Dans les parties du Nord du Pays, ça devient un slogan des peu-
ples : la salutation est : « Nimugire amahoro ! » (Que vous ayez la paix). La 
réponse : «Ubworoherane, ubumwe n’ubwiyunge » (Simplicité/harmonie, unité 
et la réconciliation).

2.2.1.2. Expressions dee salutations et adieux selon les moments  
               du jour

Dans la culture rwandaise chaque moment de la journée et de la nuit corres-
pond avec l’activité». La journée commence le matin, au lever du Soleil et se 
termine le soir, à son coucher. Cette journée a deux parties : l’Avant-midi et 
l’Apres-midi.

Les parties de l’avant-midi

Les Rwandais calculaient les parties du jour qui se compose d’une journée 
et d’une nuit, suivant les événements et activités qui se deroulent pendant la 
journée et la nuit. Les parties du jour et de la nuit avaient leurs propres expres-
sions. Voyons ces expressions traditionnels en kinyarwanda, leur traduction 
française et enfin leur correspondance avec l’heure actuelle.

« Mu museke utambitse » : Très tôt le matin entre 3h30’ et 4h 30’am.

« Mu nkoko zibika » :Au chant du coq entre 4h30’ et 5h am.

9	 Cf. Republika y’u Rwanda, Minisiteri y’amashuri abanza n’ayisumbuye, 1982. op. cit., 
p. 7.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 98 –

L’expression est appelé ainsi parce que les coqs annoncent la lumière. Dans le 
Rwanda traditionnel, « le coq était l’heure pour les Rwandais. En chantant, 
il leur rappelait la partie de la journée. Il chantait le matin, le midi et l’après-
midi, c’est à dire en plein jour et enfin le soir»10.

« Mu museso » : (À l’aube) « Umuseso » l’aube, est une partie qui précède le 
jour. Vers 5h am.

« Mu bunyoni » : Au chant d’oiseaux. De 5h00 am à 5h30’am.

« Mu rukerera » :Tôt le matin (C’est un peu de temps qui se situe entre la dis-
parition de l’obscurité et l’arrivée de l’aube) de 5h30’am à 6h am.

« Mu gitondo » : Le matin (le soleil se lève) de 6h -9h am.

« Ku gasusuruko » : le réchauffement. Vers 9h am jusqu’à 11h59’ am.

« I saa sita » : (À midi) ; à 12 h midi. [Le milieu du jour]

Les salutations et les adieux du matin à midi

La vie était considérée comme suprême valeur. Cette valeur était tellement 
recherchée que son souhait était introduit dans toutes les formules de poli-
tesse échangées entre rwandais. Dans la culture rwandaise, les salutations et 
les adieux verbaux jouent un rôle central pour exprimer respect, considération 
et convivialité. La notion de vie intervenait dans chaque formule de salutation, 
le soir comme le matin, le jour comme la nuit.

Les salutations du matin à midi : Les salutations suivantes, sont utilisées 
depuis « mu museke utambitse » : Très tôt le matin jusqu’à environ 11h am,  
à une personne qu’on voit tous les jours ou fréquemment. Rappelons que en 
Kinyarwanda, les salutations quotidiennes expriment la philosophie tradi-
tionnelle et le sens d’une vie épanouie pour les Rwandais dans leurs formes de 
questions et de souhaits. Le matin après le réveil, les gens disent les expressions 
suivantes11:

10	 Cf. F. Ndahayo, Isaha y’Isake, Kigali, Perdua Publishers,2016. p.1-21.
11	 320 Cf. J.L. Galabert, “Drawing on rwandan language fertile heritages.” Dans Home 

Grown Solutions Legacy to Generations in Africa: Memory and Reconciliation. Lan-
guage, Culture and Development, édité par Tharcisse Gatwa/ Deo Mbonyinkebe, Vol. 
2, Globethics.net Geneva, 2019, pp. 152-153.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 99 –

12 13 

12	 Cf. M.O. Mugisha et E. Karuranda, Reka twige Ikinyarwanda : Let’s Learn Kinyarwan-
da, Mother tongue series, Author House UK, 2021, p. 3.	

13	 Cf. J.L. Galabert, op. cit., p. 153.

Les salutations Les réponses

Expressions 
formelles

Expressions  
informelles

Expressions  
formelle

Expressions  
informelle

Mwaramutse/
Mwaramutseho ?

(Est-ce vivant  
que vous avez  
vu le jour ? )

Waramutes/ 
Waramutseho ?

(Est-ce vivant 
que tu as vu le 
jour ? )

Mwaramutse namwe/
Mwaramutseho  
namwe ?
(Est-ce vivant que vous 
avez vu le jour vous 
aussi ? )

Waramutse nawe/ 
Waramutseho  
nawe?
(Est-ce vivant que  
tu as vu le jour toi 
aussi ? )

Mwaramutse 
neza/Mwaramut-
seho neza ?12

(Vous êtes-vous 
bien réveillés ?)

Waramutse neza/
Waramutseho 
neza ?
(Tu t’es bien 
réveillé ?)

Mwaramutse neza 
namwe/Mwaramuteho 
neza namwe ?
(Et vous aussi, Vous 
êtes-vous bien  
réveillés ?)
Ou tout simplement 
: Twaramutse !/ ou 
Twaramutse neza! Ou 
encore Twaramutseho 
neza ! (Nous sommes 
bien réveillés).

Waramutse neza nawe/
Waramutseho neza 
nawe?
(Et toi aussi, tu t’es  
bien réveillé ?)
Ou tout simplement : 
Naramutse !/ ou Nara-
mutse neza! Ou encore 
Naramutseho neza !  
(Je suis bien  
réveillé !)

La salutation « mwaramutse » est formé du verbe « kuramutsa » : « passer une nuit  
en vie ; arriver le matin en bonne santé ; survivre un jour », cette question et ce souhait 
signifie littéralement : « est-ce vivant que tu en es ressorti » ? ou « êtes-vous arrivé  
le matin en bonne santé? » Cette salutation peut être suivie de la question  
« Urakomeye ? » ce qui signifie « Êtes-vous fort, résilient et en forme » ?13

Bwakeye/ 
Bwakeye  
amahoro ?
(Est- ce vivant 
que vous avez vu 
le jour/en paix ?)

Bwakeye/ 
Bwakeye  
amahoro ?
(Est- ce vivant 
que tu as vu le 
jour/en paix ?)

Bwakeye namwe/Yego 
Bwakeye amahoro ! 
Namwe ?
(Oui, et vous aussi  
est- ce vivant que vous 
avez vu le jour/en  
paix ?) ou tout sim-
plement : Bwakeye !/ 
Bwakeye amahoro ! 
(Nous avons vu  
le jour en paix)

Bwakeye nawe/ 
Bwakeye amahoro 
nawe ?
(Et toi aussi est- ce 
vivant que tu as vu  
le jour/en paix ?)  
ou tout simplement : 
Bwakeye !/ Bwakeye 
amahoro ! (J’ai vu  
le jour en paix)



DEUXIÈME CHAPITRE

– 100 –

Les adieux du matinà midi et leurs réponses : Après avoir fini la salutation ou 
le dialogue, pour souhaiter à quelqu’un de passer une belle matinale ou une 
belle journée, vous pouvez dire tout simplement :

Mwasinziriye 
neza ? (Avez-vous  
bien dormi ?)

Wasinziriye  
neza ? (As-tu 
bien dormi ?)

Yego, twasinziriye  
neza ! (Oui, Nous 
avons bien dormi !)

Yego, nasinziriye  
neza ! (Oui, j’ai bien 
dormi !)

Mwabonye 
Imana ikingura ?
(Avez-vous  
vu Dieu ouvrir 
(la porte ) ?

Wabonye Imana 
ikingura ?
(As-tu vu  
Dieu ouvrir  
(la porte ) ?

Yego, twabonye  
Imana ikingura !
(Oui, Nous avons  
vu Dieu ouvrir  
(la porte ) !

Yego, nabonye  
Imana ikingura !
(Oui, j’ai vu Dieu 
ouvrir (la porte ) !

Mwaramukanye 
amahoro ou 
Mwaramutse 
amahoro?
(Vous êtes-vous 
réveillé en paix ?

Waramukanye 
amahoro ou 
waramutse ama-
horo ?
(Tu t’es réveillé 
en paix ?)

Yego/Twaramukanye 
amahoro ou Yego  
Twaramutse amahoro !

(Oui, Nous nous som-
mes réveillés en paix !)

Yego/Naramukanye 
amahoro ou Yego  
Naramutse amahoro !

(Oui, je me suis  
réveillé en paix !)

N.B : Toutes ces salutations ont le sens de savoir comment les autres ont passé une  
nuit ! Si donc la nuit s’est bien passée, la répondons est « Yego » (Oui), mais si la nuit  
ne s’est pas bien passée, la réponse est « Oya » (Non) et on essaye d’expliquer  
brièvement de la raison pour laquelle la nuit n’était pas bonne. Cela permettra  
à l’autre de diriger ou d’orienter plus facilement ses dialogues.

Les salutations Les réponses

Expressions  
formelles

Expressions  
informelles

Expressions  
formelles

Expressions  
informelles

Mugire igitondo 
cyiza !

(Que vous ayez une 
bonne matinée ! )

Ugire igitondo 
cyiza !

(Que tu aies une 
bonne matinée !)

Namwe mugire 
igitondo cyiza !
(Que vous ayez vous 
aussi une bonne 
matinée !)

Ugire igitondo  
cyiza nawe !
(Que tu aies toi 
aussi une bonne 
matinée !)

Umunsi mwiza!

(Que vous ayez une 
bonne journée !).

Umunsi mwiza !

(Que tu aies une 
bonne journée !).

Umunsi mwiza 
namwe!
(Que vous ayez  
vous aussi une 
bonne journée !).

Umunsi mwiza 
nawe ! 
(Que tu aies toi 
aussi une bonne 
matinée ou une 
bonne journée !).

Et pour se dire au revoir, lorsque vient le temps des adieux, les gens disent  
« Urabeho » : « Restez en vie ! » ou « Urakarama! »: Vivez longtemps!



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 101 –

N.B : Si on traduit textuellement le mot français « Bonjour », (Bon=cyiza ; Jour = 
umunsi « Umunsi mwiza », que ceux qui parlent le français utilisent souvent pendant 
le matin en se saluant, c’est tout à fait diffèrent qu’en Kinyarwanda. En Anglais le mot 
« Good Morning» est tout proche de Kinyarwanda mais pas tout à fait. Good = cyiza; 
Morning=igitondo, d’où « Igitondo cyiza ». Dans d’autres langues les adjectifs viennent  
avant des noms alors que en Kinyarwanda le nom vient avant d’un adjectif pour 
donner un bon sens. Par example, textuellement on devrait dire « bonjour ou good 
morning » « cyiza igitondo », grammaticalement c’est faux. En bon kinyarwanda on dit 
« igitondo cyiza ». Ces formules de salutation que nous trouvons dans d’autres langues, 
« Bonjour et Good Morning » les Rwandais les utilisent après leur salutation et leur 
conversation, lorsqu’ils se faisaient les adieux entre eux.

Mais, qu’on espère revoir le même jourr, 
une autre formulation de dire au revoir  
à quelqu’un est « Ni aho mu kanya»,  
À tout à l’heure, À bientôt: Ceci est dit  
à quelqu’un qu’on va certainement revoir 
dans un avenir très proche (dans quelques 
minutes jusqu’à dans quelques heures)  
ou encore « À plus tard » : D’habitude,  
on dit cela à quelqu’un qu’on va revoir 
après quelques heures, mais l’heure  
exacte n’est pas nécessairement claire.

Le même formule « Ni aho mu kanya » 
(À tout à l’heure, À bientôt).

Pour les chrétiens 
se disent entre eux :
«Nyagasani abane 
namwe »
(Que le Seigneur 
soit avec vous).

Nyagasani abane  
na we !
(Que le Seigneur 
soit avec toi).

Nawe kandi muhorane

( Et avec votre esprit)

➢ Les parties de l’après-midi

« Ku manywa » : À midi de 12h am à 13h pm.

« Ku manywa y’ihangu » : En plein jour de 13 h pm à 15 h pm.

« Ku gicamunsi » : L’après-midi de 15 h pm à 16 h pm.

Rappelons que la Mère du Verbe est apparue pour la première fois à Alphon-
sine à 12h15, l’heure à laquelle les élèves étaient au réfectoire pour le déjeuner 
et Alphonsine était au service de ses collègues. Même si la Mère de Dieu est 
libre de se montrer comme elle veut, à qui elle veut et quand elle veut, on peut 
s’appuyer sur les valeurs culturelles rwandaises pour comprendre ce que la 



DEUXIÈME CHAPITRE

– 102 –

Vierge Marie voulait que ses enfants méditent lorsqu’elle s’apparaissait au mo-
ment où ils prenaient un repas. C’est à cette heure que Marie s’est apparue aux 
enfants de Fatima14.

Pour les Rwandais, l’heure du repas est un moment de calme et une grande 
respect. Habituellement, personne ne se rend visite pendant le déjeuner. Mais, 
dans l’ancien Rwanda, les visites qu’on se rendait les uns aux autres consti-
tuaient une pièce maîtresse de la sociabilité rwandaise. Elles étaient toujours 
appreciées, même si on arrivait à l’improviste15. Le proverbe rwandais dit que 
« Umushyitsi akurisha imbuto» (le visiteur vous fait manger les graines) et en-
core « Ifuni ibagara ubushuti, ni akarenge » (la houe qui sarcle l’amitié, c’est  
le pied).

Dans la culture rwandaise et peut-être même dans d’autres cultures, à par-
tir de midi et quelques heures après, disons entre 12h et 14h, c’est l’heure du 
repas de midi. Selon les enquêtes qu’il a menées en 1986 sur les manières et les 
heures de prise des repas dans la culture rwandaise, Joseph a déclaré que « les 
Rwandais mangeaient à différents moments de la journée, mais que trois mo-
ments se distinguaient: le matin, le midi et le soir. À ce qui concerne le lieu de 
prise des repas, le même auteur déclare que des repas sont pris à la maison, aux 
champs et ailleurs (sur le lieu de travail salarié ou à 1’école) »16. Au Rwanda, 
on mange trois repas chauds par jour. Le matin on prend le petit déjeuner, un 
repas consommé rapidement avant de quitter pour le début de la journée, et 
les deux autres repas qui sont très complets et abondants se prennent à midi 
et le soir, c’est-à-dire le diner à midi et le souper le soir17. La Vierge Marie est 
une mère qui doit toujours être avec ses enfants. Elle a choisi de venir à l’heure 
du déjeuner comme une mère parmi ses enfants afin de les habituer et de leur 
rappeler les bonnes manières lorsqu’ils entourent le repas.

L’éducation des bonnes manières dans la société traditionnelle rwandaise, 
comme le rappele Ukurikiyimfura, était d’abord l’affaire des parents, ensuite 
la famille élargie et enfin les voisins qui se sentent très responsables de l’édu-

14	 Cf. F. Bay, 2000, op. cit., pp. 91-92.
15	 Cf. Amateka y’u Rwanda, L’éducation familiale du Rwanda Ancien, 2021,
	 https://amateka.net/leducation-familiale-du-rwanda-ancien/, [18.06.2024].
16	 Cf. J. Laure, Des vivres ou du Thé?: L’alimentation et les conditions de vie de familles 

rwandaises, Éditions de l’Orstom, Institut Français de Recherche Scientifique pour 
le Développement en Coopération, Collection Travaux et Documents no 198, Paris 
1986, pp. 79-80.

17	 Cf. Wix, Description d’un aspect culturel en particulier : La nourriture au Rwanda,
	 https://jdanielcote.wixsite.com/rwanda-/nourriture-, [17.06.2024].



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 103 –

cation aux enfants. Tout le monde était impliqué dans l’éducation intégrale 
humaine pour contre l’égoïsme et harmonieuse des enfants, parce que toute 
défaillance constatée était considerée comme une trahison à la communauté 
entière18. Il existait également une école traditionnelle surnommée « Itorero », 
pour promouvoir une société humainement viable, d’où la nécessité d’appren-
dre aux enfants le savoir-vivre ou à vivre avec.

La famille traditionnelle rwandaise avait adopté certaines règles de bonnes 
manières pour ses membres autour du repas19. Voyons quelques-unes: Que 
personne ne se plaçait en face du père ; de mère et du visiteur. Il faut laisser les 
parents se laver les mains en premier. Ne pas aller tenir compagnie à des adul-
tes en train de manger. Ne pas se servir avant les plus âgés et avant d’y avoir été. 
Ne pas regarder dans la bouche des autres, sauf s’ils sont du même âge. Ne pas 
demander à manger ou à boire quand il y a d’autres. Manger ce qui est devant 
soi. Ne pas fixer les convives. Ne rien dire ou faire qui puisse provoquer le dé-
goût : ne pas cracher par terre, ne pas se moucher avec les mains, ne pas péter, 
ne pas jeter de nourriture par terre, ne pas manger la bouche ouverte, ne pas se 
gratter, ne pas aller faire ses besoins pendant le repas, ne pas ouvrir la bouche 
pour montrer la nourriture qui est dedans, ne pas parler la bouche pleine, ne 
pas montrer aux autres les saletés qu’on peut trouver dans les aliments. Ne pas 
jouer ou chanter tout en mangeant. Ne pas se lever sans permission. Ne pas se 
battre pendant qu’on mange. Ne pas prendre le gros morceau. Ne pas manger 
avec gloutonnerie jusqu’à ne plus pouvoir respirer et à avoir mal au ventre. Ne 
pas refuser de manger quand on est en colère. Parler à voix modérée, mais non 
garder le silence (ce qui serait signe de gourmandise). À la fin du repas, dire 
« merci maman ». La mère devait habituer très tôt ses enfants à ne manifester 
aucune précipitation et à partager la nourriture avec les frères et soeurs, voire 
les enfants du voisinage. Il était malséant de demander à manger quand on 
était chez autrui et il fallait savoir supporter la faim. L’homme bien éduqué 
devait faire semblant de n’accorder aucune importance à la nourriture20. Mais, 
lorsqu’il y eut contact entre deux cultures, c’est à dire celle du Rwanda et celle 
d’occident, surtout lorsque le système éducatif moderne est arrivé à l’époque 
missionnaire, certains parents ont abandonné leur tâche éducative en pensant  

18	 Cf. W. Ukurikiyimfura, L’éducation à la foi chrétienne dans la famille rwandaise, Nurt 
SVD, vol.153, no 1, 2023, p. 318.

19	 Cf. Amateka y’u Rwanda, L’éducation familiale du Rwanda Ancien, 2021,
	 https://amateka.net/leducation-familiale-du-rwanda-ancien/, [18.06.2024].
20	 Cf. Ibid.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 104 –

que l’école moderne ferait tout21, et certains enfants ont également relâché leurs 
ceratains devoirs. Dans son Exhortation Apostolique « familiaris consortio » le 
Pape Jean Paul II, revient sur cette crise familiale et déclara que :

La famille, dans les temps modernes, a subi peut-être comme aucune autre 
institution, l’attaque de transformations larges, profondes et rapides de la 
société et de la culture. De nombreuses familles vivent cette situation tout 
en restant fidèles aux valeurs qui constituent le fondement de l’institution 
familiale. D’autres se sentent incertains et découragés face à leur tâche,  
et même dans un état de doute ou d’ignorance quant au sens ultime et  
à la vérité de la vie conjugale et familiale. D’autres, enfin, à cause de diffé-
rentes situations d’injustice, sont empêchés de réaliser leurs droits fonda-
mentaux22.

L’arrivee de la Mère du Verbe vers midi, nous rappelle que la Vierge Marie 
est venue à Kibeho alors que notre monde avait besoin de l’aide du ciel car il 
était dans un état critique où il allait tomber dans l’abîme. La Vierge Marie est 
peut être venue à l’école de Kibeho parce qu’elle sait qu’une école est l’autre 
milieu qui soutient la famille dans l’éducation des enfants à la bonne conduite. 
C’est sans doute encore que la Vierge Marie est venue à la place de certains 
parents qui ne se préoccupaient plus du comportement de leurs enfants pour 
rappeler ses enfants de se comporter bien.

L’apparition de la Vierge Marie à Kibeho, survenue au moment du repas, 
peut être interprétée comme un symbole du quotidien. En se manifestant du-
rant un moment aussi ordinaire que celui du repas, Marie semble souligner 
l’importance de la spiritualité dans les aspects quotidiens de la vie humaine. 
Elle nous rappelle ainsi que la foi et la présence divine ne se limitent pas aux 
moments formels de prière, mais sont présentes à chaque instant de la journée, 
y compris dans les activités les plus banales, telles que la prise de nourriture. 
Le repas, en tant qu’acte symbolique, peut être perçu comme un moment de 
nutrition physique, nécessaire à la survie du corps. L’apparition de Marie à ce 
moment précis pourrait alors être comprise comme un rappel de l’importance 
de la nourriture spirituelle, qui est tout aussi essentielle à la croissance et au 
bien-être spirituel des individus. En d’autres termes, cette apparition pour-
rait souligner la nécessité de nourrir non seulement le corps, mais aussi l’âme,  
à travers la foi, la prière et l’enseignement chrétien.

21	 Cf. W. Ukurikiyimfura, 2023, op. cit., p. 320.
22	 Cf. FC, no 1.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 105 –

En outre, la manifestation de la Vierge pendant le repas pourrait également 
véhiculer l’idée que la foi chrétienne, ainsi que les enseignements de l’Église, 
doivent être accessibles à tous, indépendamment du contexte social ou des ac-
tivités quotidiennes. Ce choix d’apparition renforce l’idée que Dieu et la Vierge 
Marie ne sont pas confinés à des espaces éloignés de la vie des croyants, mais 
qu’ils sont proches d’eux dans leurs gestes quotidiens et dans les moments les 
plus ordinaires de leur existence.

Il est important de noter que, durant le repas, les individus se nourrissent 
à la fois sur le plan physique et social. L’apparition de Marie à ce moment 
précis pourrait être interprétée comme un appel à la prière, à la réflexion et 
à la gratitude, invitant les personnes à prendre conscience des bénédictions 
qu’elles reçoivent, qu’elles soient matérielles ou spirituelles. L’heure du repas, 
particulièrement à midi, est un moment où certaines familles choisissent de 
se retirer et de fermer leurs portes aux voisins pour savourer leur repas en 
privé. Toutefois, cette attitude peut parfois occulter les besoins de ceux qui, 
au même moment, n’ont pas de quoi se nourrir. Marie, par son apparition, 
semble inciter à un partage généreux, en contrant les tendances à l’avarice et  
à la gourmandise.

Enfin, il convient de souligner que l’éducation au partage et à la solidarité 
commence dès l’enfance, au sein de la famille, et se poursuit à l’école. C’est là 
que les enfants apprennent les valeurs de respect et de générosité. En grandis-
sant et en acquérant une éducation solide, ils pourront contribuer à un monde 
plus équitable, enrichi par les principes de justice sociale et de solidarité qu’ils 
auront intégrés. En apparaissant au moment du repas, Marie invite ses enfants 
à réfléchir sur l’importance du partage et leur rappelle que ce qu’ils donnent 
aux autres ne les appauvrit pas, mais les enrichit spirituellement.

Pour avoir retrouvé Alphonsine au service de ses collègues, cela affirme 
que la Mère du Verbe apprécie et valorise les petites bonnes actions de certai-
nes personnes. C’est magnifique qu’il y a des gens qui sont au service des autres 
et qui les font par amour fraternel. Le Dieu Tout-Puissant veut toujours que 
tout ce que nous faisons soit un moyen de sanctification. Il est bon d’être visité 
par ceux qui sont envoyés de Dieu et de se retrouver dans ces activités d’aide au 
prochain. La Vierge Marie souhaite que ses enfants ayont ce bon exemple qui 
était nécessaire à cette époque et encore qui est valide aujourd’hui. Le monde  
a tellement besoin de personnes qui sont au service des autres, en particulier 
des personnes qui aident les plus vulnérables. La Mère du Verbe souhaite que 
se enfants aient un coeur qui aide les autres en tant que les enfants de Dieu. 



DEUXIÈME CHAPITRE

– 106 –

Que personne ne meure de faim tant qu’on est capables d’aider. Lorsque les en-
fants de Marie se caractérisent par le coeur du partage tout en évitant l’avarice 
et la gourmandise, c’est alors qu’ils aideront la Mère de Dieu à sauver le monde. 
Mais pourquoi Marie a-t-elle choisi de venir à midi ? il est temps de dîner ? 
Peut-être aurait-elle pu choisir d’apparaître à la voyante alors qu’elle priait dans 
une chapelle ! Mais elle a choisi de venir vers elle lorsqu’elle servait. « C’est sans 
aucun doute que le message numéro un de Notre-Dame est le service. Servez 
les autres. Sortez et aidez les autres »23.

Les salutation et les adieux de Midi et d’Après-Midi

Les salutation de midi et d’après-midi
À midi et dans l’après-midi on se salut d’un :

23	 Cf. K. Yoder, À la découverte de Notre-Dame de Kibeho au Rwanda, la seule apparition 
mariale approuvée en Afrique, Kigali, 2021,

	 https://www.aciafrique.org/news/3573/a-la-decouverte-de-notre-dame-de-kibeho-
au-rwanda-la-seule-apparition-mariale-approuvee-en-afrique, [10.9.2023].

Les salutations Les réponses

Expressions  
formelles

Expressions  
informelles

Expressions  
formelles

Expressions  
informelles

Mwiriwe/ 
Mwiriweho?
«Avez-vous survécu 
à la journée» ?/ 
(Êtes-vous toujours 
en vie ?)

Wiriwe/Wiriwe ho?
«As-tu survécu  
à la journée» ?/  
(Es-tu toujours  
en vie ?)

Mwiriwe/Mwiriweho 
namwe?
(Et vous aussi  
Êtes-vous toujours 
en vie ?)

Wiriwe/Wiriweho 
nawe?
(Et toi aussi es-tu 
toujours en vie?)

Murakomeye ?
(Êtes-vous solide, 
résistant ou bien  
en forme ?)

Urakomeye ?
(Es-tu solide,  
résistant, bien  
en forme ?)

Dukomerane !
(Soyons tous  
solide). Ou Yego 
turakomeye !
(Oui nous sommes 
solide, résistant  
ou bien en forme !)
Murakomeye  
namwe ?
(Êtes-vous solide, 
résistant ou bien en 
forme vous aussi ?)

Dukomerane !
(Soyons tous  
solide). Ou Yego 
ndakomeye
(Oui je suis solide, 
résistant ou bien  
en forme !)
Urakomeye nawe ?  
(Es-tu solide, résis-
tant ou bien  
en forme toi  
aussi ?)



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 107 –

Mwiriwe mute ?
Comment avez-
vous vécu ?  
(Sous-entendu : 
depuis le matin 
jusqu’à ce mo- 
ment-là),

Wiriwe ute ?
Comment as-tu 
vécu?

Twiriwe neza !
(Nous avons bien 
vécu ! ) On peut di-
rectement ajouter :
Mwiriwe neza 
namwe?
(Avez-vous bien 
vécu vous aussi ?)

Niriwe neza !
( J’ai bien vécu !) 
On peut directe-
ment ajouter :
Wiriwe neza  
nawe?
(As -tu bien vécu 
toi aussi ?)

Mumeze mute ? 
(Comment  
allez-vous?)

Umeze ute?  
(Comment vas-tu?

Tumeze neza !
(Nous allons  
bien !)

Meze neza 
(Je vais bien ou je 
me sens bien3)

Mwiriranywe  
amahoro ? 
(Avez-vous passé 
l’après-midi  
en paix ? )

Wiriranywe  
amahoro ? 
(As-tu passé  
l’après-midi  
en paix ? )

Yego, twirianywe 
amahoro 
(Oui, nous avons 
passé l’après-midi  
en paix !)

Yego niriranywe 
amahoro ! 
(Oui, j’ai passé 
l’après-midi  
en paix !)

N.B : Il y a les salutations générales à une personne qu’on rencontre pour la première 
fois, ou qu’on voit rarement. C’est ainsi que lorsque vous rencontrez quelqu’un pour la 
première fois ou si vous ne l’avez pas vu depuis longtemps, vous utilisez cette formule:

Muraho ?
(Vous êtes vivants 
ou vous êtes là ?)

Uraho ?
Es-tu vivant ?

Muraho/namwe ?
Vous êtes vivants ?  
ou
Muraho namwe ? 
«Vous êtes vivants 
vous aussi ?» ou 
simplement répon-
dre «Yego/turaho » 
(Oui/nous vivons).

Uraho/nawe ?
Es-tu vivant ? ou
Uraho nawe ? 
«Es-tu vivant toi 
aussi ?» ou sim-
plement répondre 
«Yego/ndaho » 
(Oui/ je vis).

N.B : D’une part le terme « uraho » est utilisé lorsque deux personnes se saluent. 
D’autre part, nous utilisons le terme « muraho» lorsque deux personnes se saluent 
avec respect et lorsque vous saluez plus d’une personne. Dans ce cas, “muraho” est le 
pluriel de “uraho”. Par exemple, lorsqu’un enfant salue son père, il peut dire « Muraho 
Mubyeyi ». Mais lorsqu’il salue son frère ou sa soeur, il peut dire « uraho ». s’il salue 
ses frères ou ses soeurs, il dira « muraho » car ce sont plusieurs personnes. « Uraho/ 
Muraho nanone », (Rebonjour ) Ce terme s’utilise pour saluer à une personne que  
l’on a déjà vu dans la journée.

Muracyabaho
qui signifie  
littéralement:
Êtes-vous toujours 
en vie ou Vivez-
vous toujours?

Uracyabaho ?

Es-tu toujours  
en vie ou Vis-tu 
toujours?

Yego, turacyabaho

(Oui, nous sommes 
toujours en vie  
ou nous vivons 
toujours !)

Yego, ndacyabaho!

(Oui je suis tou-
jours en vie ou  
« Yego/ Ndacyahu- 
meka » (Oui, je 
respire encore).



DEUXIÈME CHAPITRE

– 108 –

Les adieux de midi et de l’après-midi

Lorsque que vous partez, lorsque vous quittez une personne au milieu de la 
journée, vous pouvez utiliser ces termes : « Igicamunsi cyiza ! » (Que puisses-
tu avoir une bonne la moitié de la journée ). Bonne midi, bonne après-midi. 
« Urabeho/ Murabeho » ; Au revoir (lorsque vous êtes partir pour une longue 
période)24. Pour se dire au revoir, on emploie « Urabeho! » c’est-à-dire « Reste 
en vie » Qu’on ne pense pas revoir avant plusieurs jours: « Ugende amaho- 
ro! »: (va en paix) ou « Urabeho, usohore amahoro» : (au revoir, arrive chez toi 
en paix). La réponse est : « Urabeho, sigara amahoro nawe » (au revoir, reste 
en paix toi aussi). « Tuzaabonana ubutaha usigarane n’Imana « : (nous nous 
reverrons, reste avec Dieu)25.

➢ Les parties de la nuit

La nuit commence le soir, au coucher du soleil et se termine le matin, à son 
lever.

« Ku mugoroba » Le soir (le soleil se couche) de 16 h pm à 18 h pm. C’est une 
partie qui est entre la lumière et l’obscurité.

« Mu mataha y’inyana » : À la rentré de veau de 18 h pm à 19 h pm.

« Mu ijoro » : de 19h jusqu’au moment d’aller se coucher. La nuit de 19 h pm  
à 22 h pm. La nuit = le moment où on dort.

24	 Cf. Iteraniro ngarukamwaka ry’Inama ya ba Guverineri b’urwunge rwa Banki nyafu-
rika itsura Amajyambere, Amagambo yo kwiyambaza mu Kinyarwanda, Kigali, 2014, 
p. 3.

25	 Cf. C.M. Overdulve, 1975, op. cit., pp. 23-26.

Muracyakoma?» 
(Bougez-vous 
encore?)

Uracyakoma ?
(Bouges-tu  
encore?)

Yego, turacyakoma 
(Oui, nous conti-
nuons à bouger.)

Yego, ndacyakoma
(Oui je continue  
à bouger).

Amakuru ki  
yanyu ?
( Quelle votre  
nouvelle ?)

Amakuru ki yawe ?
 
(Quelle ta  
nouvelle ?)

Amakuru yacu  
ni meza !
(Notre nouvelle  
est bonne)

Amakuru yanjye  
ni meza !
(Ma nouvelle  
est bonne)



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 109 –

Rappelons que lors des premières apparitions de Kibeho, la Vierge Marie avait 
l’habitude d’apparaître aux enfants lors de la veillée du soir après le souper. 
Dans la culture rwandaise, le soir, autour du feu, après le repas, toute la famille 
se retrouvait ensemble, âges et sexes confondus. C’est dans ce cadre de la cha-
leur familiale que se donnait la formation théorique à la vie, à travers des récits 
de tous genres26. La Vierge Marie apparaissait souvent aux enfants pendant ces 
heures de veillée du soir pour leur prodiguer des conseils maternels comme le 
font autres mères. L’apparition de Marie aux enfants lors de la veillée du soir 
après le souper peut être interprétée de plusieurs façons, surtout en tenant 
compte de la culture rwandaise et de ses valeurs profondes :

Le soir après le souper est traditionnellement un moment de calme et de 
réflexion, un temps propice pour la prière et le recueillement. Dans la culture 
rwandaise, la veillée après le souper est souvent un moment où les familles se 
rassemblent pour raconter des histoires, échanger et se reconnecter après une 
journée de travail. C’est un temps de convivialité et d’unité familiale. L’appa-
rition de Marie à ce moment précis peut être perçue comme une invitation  
à renforcer les liens familiaux et à consacrer du temps à la prière et à la mé-
ditation en famille, renforçant ainsi l’unité et la paix dans les foyers rwandais. 
Marie choisit d’apparaître aux enfants, symbolisant l’innocence et la pureté. 
Les enfants sont très valorisés dans la culture rwandaise et sont vus comme des 
symboles d’espoir et d’avenir. Leur éducation et leur bien-être sont des priori-
tés majeures. Cela pourrait signifier que les familles et la communauté doivent 
protéger et nourrir l’innocence et la foi des enfants, en leur offrant un envi-
ronnement de paix et de spiritualité. La veillée du soir, en tant que moment de 
transition vers la nuit, peut symboliser la protection et la bienveillance mater-
nelle de Marie sur ses enfants. La nuit est souvent associée à un besoin accru 
de protection et de sécurité, et la figure de la mère est centrale dans la culture 
rwandaise pour offrir cette protection. Marie apparaissant le soir rappelle aux 
familles de rester unies et de veiller les uns sur les autres, en particulier sur 
les plus vulnérables, comme le font les mères rwandaises pour leurs enfants. 
La soirée est un moment propice pour la prière et la réflexion sur la journée 
écoulée. Les Rwandais ont une forte tradition de prière et de chants en famille 
ou en communauté, souvent le soir. L’apparition de Marie pourrait encourager 
les familles et la communauté à se rassembler pour prier, demander pardon et 
se réconcilier, renforçant ainsi les liens de paix et de fraternité.

26	 Cf. W. Ukurikiyimfura, 2023, op. cit., p. 319.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 110 –

Le message adressé aux familles rwandaises, symbolisé par l’apparition de 
Marie aux enfants pendant la veillée du soir, après le repas, peut être perçu 
comme un appel à renforcer les liens familiaux. Ce moment invite chaque fa-
mille à consacrer un temps de qualité ensemble, surtout en soirée, pour discu-
ter, partager, et prier. Il s’agit d’une occasion précieuse pour protéger et nourrir 
l’innocence des enfants, en veillant à ce qu’ils grandissent dans un environ-
nement sûr, aimant, et spirituel. Ce message constitue également un appel  
à promouvoir la paix et la réconciliation. Ces moments de recueillement peu-
vent être propices à la réflexion sur l’importance de la paix, du pardon et de 
la réconciliation, non seulement au sein de la famille mais aussi dans la com-
munauté. Ils rappellent aux familles de cultiver ces valeurs essentielles pour 
contribuer à l’harmonie sociale. Enfin, cette apparition peut être interprétée 
comme un rappel de l’importance de la prière et de la spiritualité. Encourager 
des pratiques religieuses régulières et profondes en famille permet non seu-
lement de renforcer la foi mais aussi de resserrer les liens communautaires, 
apportant ainsi cohésion et solidarité. Ainsi, l’apparition de Marie en soirée 
prend une dimension symbolique : elle incarne l’unité, la protection maternel-
le, et l’invitation à la spiritualité et à la paix. Ces valeurs, profondément ancrées 
dans la culture rwandaise, peuvent guider les familles et la communauté vers 
un avenir empreint d’harmonie et de fraternité.

Dans cette partie de la nuit, c’est-à-dire de 19h jusqu’au moment d’aller 
se coucher, les membres de certaines familles rwandaises se retrouvent pour 
des activités familiales sans autres interactions avec le monde extérieur. Il n’y  
a donc ni salutations ni adieux aux personnes extérieures, et l’accent est mis 
sur le lien entre les membres de la famille nucléaire. Les parents profitent de 
cette période pour organiser des activités comme les veillées, prodiguer des 
conseils et des recommandations à leurs enfants, faire le bilan de la journée 
écoulée, et préparer les activités du lendemain. En réponse à ces conseils et pa-
roles bienveillantes, les enfants expriment leur gratitude envers leurs parents 
à travers des chants ou des danses, témoignant ainsi de leur contentement. Ce 
moment se termine souvent par une prière commune, où chaque membre se 
confie à Dieu avant la nuit. Dans les familles chrétiennes, une tradition consis-
te pour les parents à tracer une croix sur le front de leurs enfants, en signe de 
bénédiction. Enfin, chacun adresse des mots de bonne nuit à ses proches avant 
de se retirer pour la nuit.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 111 –

« Mu ijoro rijigije » : Dans la nuit noir de 22 h00 à 24 h00

« Mu gicuku » : À minuit de 24 h00 à 2h00 am

« Mu gicuku kinishye » : Au milieu de la nuit/ de 2h00 à 3h00 am.

« Mu mbwa zirira » : Dans les chiens hurlant de 3h00 à 3h30 am

Les salutations et les adieux du Soir

Les salutations du soir : De l’après-midi jusqu’au soir, les salutations peuvent 
être les mêmes.

Les adieux du soir : Parmi les adieux qui peuvent être utilisés à la fin de la 
journée, sont : « Umugoroba mwiza » Passez une bonne soirée ; « Ugire ijoro 
ryiza », Bonne nuit, « uramuke ho/muramuke ho » que tu puisse se réveiller. 
« Urote Imana » Rêve de Dieu , « Nyagasani akurinde » Que le Seigneur vous 
protège. Il y a une autre formule qui se dit lorsque les Rwandais vont se cou-
cher : « Urare aharyana » (Que le meilleur dorme là où les punaises de lit 
piquent)/ Dormez dans un lieu qui vous démange et la réponse ; « Ahataryana 
harare umwanzi » (L’endroit où les punaises de lit n’attaquent pas est celui où 
l’ennemi dort) : Ce n’est pas une malédiction, mais une salutation de bonne 
nuit. La logique sous-jacente (ou la sagesse ?) est de souhaiter une bonne nuit 
de sommeil et un réveil matinal (vivant et non mort) pour le lendemain. (Ceci 
signifie que pendant le sommeil, il faut être capable de réagir contre les bes-
tioles qui vous piquent dans le lit. Être capable de se mouvoir pendant le som-
meil. Par cette salutation, on vous souhaite de se maintenir en vie au cours 
de ce passage inconscient proche de la mort). Vous pouvez dire encore : « Ni 
ah’ejo » À demain : Ceci est dit lorsqu’on est sûr de revoir la personne le len-
demain. On peut mettre d’autres mots ici pour indiquer d’autres journées ou 
d’autres périodes de temps. « Urare neza ni ah’ejo mu gitondo », dormez bien, 
c’est à demain matin.

Vous avez peut-être remarqué les variations dans les salutations du matin 
et du soir soit en ajoutant « ho » à la fin du mot, soit en insérant la particule « 
ra » après le préfixe. Cela se produit en raison de la réalité dialectale régionale, 
en particulier lorsque vous vous déplacez de la région du sud vers la région du 
nord. Exemple : « waramutseho/mwaramutseho ; wiriweho/mwiriweho ; ura-
mukeho/muramukeho ». (qui veut dire : Es-tu réveillé/êtes-vous réveillés?; au 
revoir, que tu te réveilleras bien/ que vous vous réveillerez bien !).



DEUXIÈME CHAPITRE

– 112 –

Dans la culture rwandaise, il existe une manière unique et populaire de 
saluer et de dire au revoir. Lorsqu’on utilise le nom d’une personne, deux styles 
sont courants : La première option est de prononcer le nom complet suivi de la 
syllabe “we” (ou “mwe” pour s’adresser à plusieurs personnes) pour exprimer 
respect et affection envers l’interlocuteur. Par exemple :
•	 Waramutse neza Mumureke we? (Bonjour, Mumureke!)
•	 Mwiriwe Amina na Solange mwe? (Bonne après-midi, Amina et Solange!)
•	 Murabeho Misago we! (Au revoir, Misago ! )

La deuxième option est d’abréger le nom en omettant la dernière syllabe. 
Contrairement à la première option, la dernière syllabe du nom de l’inter-
locteur et la syllabe «we» ou «mwe» disparaissent. Cette forme plus familière 
ajoute une note intime et amicale, fréquente dans les échanges quotidiens :
•	 Waramutse neza Mumure..? Pour dire (Bonjour, Mumureke!)
•	 Uramuke Mukamazimpa…! Pour dire (Bonne nuit Mukamazimpaka !)
•	 Urote Imana, Mukanga…! Pour dire (Que Dieu veille sur tes rêves, Mukan-

gango !)

2.2.2. Les salutations selon le contexte (visite, deuil, voyage, etc.)

Au Rwanda, saluer n’est pas un simple rituel formel : c’est un véritable langage 
du cœur, un acte qui porte une profondeur humaine et spirituelle. Chaque 
contexte — qu’il s’agisse d’une visite, d’un deuil ou d’un voyage — appelle une 
salutation propre, pleine de sens et d’émotion.

Lors d’une visite, la salutation est un acte d’hospitalité et de respect. Quand 
quelqu’un arrive, on se lève, on va à sa rencontre, on lui souhaite la bienvenue : 
Murakaza neza ! (sois le bienvenu). On l’invite à s’asseoir, on lui sert à boire, 
parfois même on propose de la nourriture, selon la coutume d’accueil. L’hôte 
montre ainsi qu’il ouvre non seulement sa maison, mais aussi son cœur. Cette 
manière de recevoir n’est pas qu’un simple usage social ; elle exprime la joie 
d’accueillir, le respect de la personne et le désir de construire ou d’entretenir 
la relation.

Dans les moments de deuil, la salutation se fait plus sobre et plus silen-
cieuse. On arrive discrètement, on serre la main des proches, on peut s’incliner 
légèrement en signe de compassion. Il n’est pas rare de s’asseoir auprès de la 
famille, sans forcément parler, simplement pour partager la douleur. Dans la 
culture rwandaise, la présence silencieuse est parfois plus éloquente que mil-
le mots. Elle signifie : « Ihangane/ Mwihangane » : (console/consolez-vous), 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 113 –

sois fort/ soyez forts)  ; Ou encore  : « Twifatanyije mu kababaro, Tubafashe 
mu mugongo»: « Nous sommes avec toi/vous dans ta/votre souffrance», (Nous 
sommes ensembles dans votre épreuve ou Vous n’êtes pas seuls). Les paroles 
prononcées lors de cette situation ne sont que des paroles de consolation. On 
apporte aussi des vivres, du bois ou de l’eau, pour aider la famille endeuillée  
à traverser cette période difficile.

Lors des départs ou des retours de voyage, la salutation est un mélange de 
joie et d’émotion. Quand quelqu’un part, on l’accompagne jusqu’au chemin, on 
lui souhaite un bon voyage : Urugendo rwiza ! (fais bonne route). On lui donne 
parfois des bénédictions ou des conseils, en signe d’amour et de protection. 
Au retour, on l’accueille avec des chants, des danses ou de grands sourires.  
Il arrive même qu’on prépare une petite fête pour célébrer le retour, car chaque 
personne qui revient saine et sauve est un sujet de joie et de reconnaissance.

Lors de fêtes ou de grandes occasions, la salutation prend une dimension 
collective et festive. On s’embrasse, on danse ensemble, on s’échange des vœux 
de bonheur et de prospérité : Amakuru? Ni meza. (Comment ça va ? Bien.) 
On partage de la nourriture et des boissons, on renforce les liens communau-
taires. Ces moments renforcent l’unité, car au Rwanda, la communauté prime 
souvent sur l’individu. Même dans la vie quotidienne, croiser un voisin ou un 
inconnu sur le chemin appelle un salut chaleureux. Le simple « Amakuru? » 
ou « Wiriwe! » (Bonjour !) n’est pas seulement une formule. C’est une façon de 
reconnaître l’autre, de lui dire : « Je te vois, tu as de la valeur. » Dans la culture 
rwandaise, chaque salutation est donc plus qu’un simple échange de mots ; 
c’est un acte vivant, un geste qui relie. Elle est porteuse de respect, d’affection, 
et d’humanité. Aujourd’hui encore, même si le monde moderne impose par-
fois son rythme rapide, beaucoup de Rwandais tiennent à préserver cette ma-
nière d’honorer les autres par des salutations sincères et pleines de sens.

2.2.3. Les salutations et les adieux aux les relations d’intimité  
            ou de respect

En kinyarwanda, il y a des petits mots ou expressions qui s’ajoutent aux salu-
tations et que l’on entend souvent entre amis et amies. Ces termes peuvent être 
des expressions courantes dans les relations intimes ou peuvent être aussi des 
mots et des gestes inventés par les amis eux-mêmes. Comme nous l’évoquions 
plus haut lorsque l’on différencie tous les termes des salutations et ceux d’adieu 
que l’on utilise du matin au soir, on peut même les utiliser dans les salutations 



DEUXIÈME CHAPITRE

– 114 –

intimes mais en ajoutant quelques noms que vous voulez donner à votre ami. 
Parmi ces noms on peut y avoir : «buzima bwanjye » (ma vie), « nshuti yanjye» 
(chère, ma chérie), « rukundo rwa (wa) njye » (mon amour), « mutima wanjye »  
(mon coeur), « bwiza bwanjye » ou « mwiza wanjye » (mon bonheur, etc,. 
Par exemple le matin vous pouvez saluer votre ami : « Waramutse neza nshuti 
yanjye ? (Es-tu bien réveillé mon cher ami/ma chérie ?). Lorsque vous vous 
ambrassiez, on peut même également dire à votre ami : « Ngira nkugire ! » (Moi 
en toi et toi en moi ) ; et l’autre répond « Abanzi baganye » (Que les ennemis se 
lamentent/ou pleurent). Parallèlement à ces salutations intimes, il peut encore 
y avoir des expressions pouvant être considérées comme « irrespectueuses ». 
Mais, parce qu’ils se sont utilisés entre amis, cela ne pose pas de problème 
entre eux. Par exemple, les expressions « Bite, Bite se, Bite sha ou Bite mwa ? ». 
Ce sont des expressions irrespectueuses qui disent « quoi de neuf ? » il s’agit 
d’une salutation informelle par celui qui l’utilise quand il montre qu’il méprise 
la personne à qui il parle. Les jeunes (surtout les jeunes de la rue) aiment bien 
utiliser des mots étrangers pour se saluer entre eux. Ils apprécient souvent le 
mot « salam » qui vient de l’arabe algérien et qui, en français, peut signifier  
à la fois (salut) et (ça va).

Pour se dire au revoir entre les amis , tous les termes qu’on avait vu, peu-
vent être utilisés, mais toujours en ajoutant encore leurs noms qui couvrent 
votre amitié. Les exemples sont les suivants : « Urabeho nshuti yanjye » [Au re-
voir mon cher ami (style masculin) ou (Au revoir ma chérie, (style féminin)]. 
« Undote rukundo rwa (wa) njye » ( Rêve moi mon amour), « Ni ah’ejo mutima 
wanjye» (À demain mon coeur). «Ijoro ryiza bwiza bwanjye » ou « mwiza wan-
jye » (Bonne nuit mon bonheur), etc,. Pour se redire au revoir, on retrouve 
dans la culture rwandaise des mots issus d’autres langues comme : “Bye” ou 
“Bye” “bye”, un anglicisme que l’on utilise facilement pour dire au revoir à ses 
proches. Rappelons qu’après une salutation, il est très important de demander 
des nouvelles à quelqu’un. « Amakuru yawe ? » (Comment allez-vous?) la ré-
ponse est : « Ni meza ou Ntabwo ari meza! » Soit ça va bien, soit ça ne va pas ! 
Et le dialogue continue.

Les salutations et leurs adieux depuis le matin au soir, expriment depuis 
toujours l’incertitude de l’existence. Un Rwandais salue son voisin et lui de-
mande comment était sa vie au moment où ils se sont rencontrés. Le pronom 
personnel de la deuxième personne du singulier (« tu », « te ») ou le pronom 
possessif de la deuxième personne du singulier (« le sien », « ton », « ta »  



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 115 –

« tes ») ; s’emploie rapidement entre personnes de même âge, mais le pronom 
personnel de la deuxième personne du pluriel « vous » ou le pronom possessif 
de la deuxième personne du pluriel (« votre », « vos ») s’impose en situation 
formelle, le pluriel ou la forme polie. Dans la culture rwandaise, les gens s’at-
tendent à être traités avec respect, en particulier les personnes âgées et les per-
sonnes occupant des postes élevés dans la société tels que les administrateurs 
publics, privés et coutumiers. C’est pourquoi la salutation à ces différentes ca-
tégories de personnes se fait poliment. L’accent doit être mis sur l’utilisation du 
« mu » (vous), qui est la forme de salutation la plus formelle qui rend tout le 
monde à l’aise et plus familiarisé avec la forme de respect attendue envers les 
personnes âgées et les supérieurs.

2.3. Quand la Vierge Marie salue à la manière du Rwanda

2.3.1. Les salutations et adieux dans les apparitions mariales  
            en général

Dans presque toutes les grandes apparitions mariales reconnues par l’Église 
— à Lourdes, à Fatima, à Guadalupe — le premier geste de Marie est une sa-
lutation pleine de douceur. Elle ne surgit jamais comme une reine imposante, 
mais comme une mère attentive. À Lourdes, elle dit à Bernadette : « Voulez-
vous me faire la grâce de venir ici pendant quinze jours ? » — une invitation 
humble, presque timide, qui révèle déjà la délicatesse de son cœur. À Fatima, 
elle commence toujours par rassurer : « N’ayez pas peur », avant même de dé-
livrer son message. Ces salutations ne sont pas de simples formalités. Elles sont 
des portes d’entrée spirituelles, des moments où Marie se rend proche, rassure 
et crée un espace d’écoute et de confiance. Le geste d’apparition lui-même est 
souvent accompagné d’un sourire, d’un regard bienveillant, ou d’une posture 
maternelle qui exprime paix et accueil. De même, ses adieux ne sont jamais 
brusques. À la fin des apparitions, elle s’efface doucement, souvent en promet-
tant sa prière ou sa présence continue. À Lourdes, elle dit à Bernadette : « Je ne 
vous promets pas de vous rendre heureuse en ce monde, mais dans l’autre. » 
Ce n’est pas un adieu froid ; c’est une manière de rester liée, d’accompagner le 
croyant au-delà du visible. Ces salutations et ces adieux révèlent que, partout 
où elle apparaît, Marie adopte la délicatesse maternelle, respectueuse et dou-
ce. Elle ne vient jamais imposer, mais rencontrer. Cette attitude universelle se  



DEUXIÈME CHAPITRE

– 116 –

retrouve magnifiée à Kibeho, où elle a choisi d’entrer pleinement dans la cultu-
re rwandaise, jusque dans la manière de saluer et de se retirer.

À Kibeho, Marie n’a pas contourné ces traditions. Elle les a assumées et 
honorées. Elle ne surgit pas sans introduction. Elle commence toujours par 
saluer — avec douceur et parfois avec solennité. Elle termine chacune de ses 
apparitions par un au revoir, parfois émouvant, parfois maternel, toujours  
respectueux. 

2.3.2. À Kibeho, une salutation maternelle et personnalisée

Chaque voyante a vécu cette expérience avec des nuances personnelles :

2.3.2.1. Avec Alphonsine Mumureke

Lors de sa première expérience le premier jour de sa rencontre avec la Vierge 
Marie lorsque celle-ci s’approchait d’elle toute droite calmement, telle une sta-
tue légère se déplaçant au-dessus du sol comme si elle était propulsée par un 
vent doux, et après avoir été appelée dans sa langue maternelle, et après avoir 
répondu à cet appel, la première voyante MUMUREKE Alphonsine nous ré-
vèle comment elle aurait pu saluer et dire au revoir à la Dame :

[…] Elle se dirigeait vers moi, non en marchant, mais comme si elle se 
laissait pousser par un vent doux et léger. Elle m’a dès lors dit en ma lan-
gue maternelle : « Mwana ! » Ce qui veut dire « Enfant » ! Et j’ai répondu :  
« Karame », un mot de politesse généralement adressé en réponse à un 
appel d’une personne qu’on respecte et qui veut dire « Longue vie à vous ». 
Je me suis mise à genoux et j’ai fait un signe de la croix et, en même temps 
que moi, la femme a aussi fait un signe de la croix. Jusqu’aujourd’hui, je ne 
parviens pas à imiter parfaitement sa façon de faire le signe de la croix !  
Elle le fait avec un grand respect, intériorisé, qu’il m’est impossible de 
trouver les paroles justes pour l’exprimer27. 

Après cette salutation et cette présentation mutuelle, un dialogue s’engage. 
Cette petite rencontre a duré environ 15 minutes et s’est terminée par la prière 
de l’Ave Maria, du Veni Creator, dites par Alphonsine. La Vierge Marie a alors 

27	 Cf. A. Mumureke, 2022, op. cit., pp. 48-49.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 117 –

disparu avec un nuage blanc s’élevant en l’air28. Dans l’apparition du mercredi 
soir, le 2 décembre 1981, Misago dit qu’il y a eu un élément nouveau consiste 
dans la familiarité créée entre Alphonsine et la Sainte Vierge. Depuis ce jour 
le public assistera à une série de gestes et d’autres modes de comportements 
perçus, dans l’immédiat, comme choquants. Par exemple une certaine naïveté 
dans le langage, l’usage du jargon des étudiants, surtout des gestes de saluta-
tion ou d’au revoir en usage chez les jeunes rwandais d’aujourd’hui (embras-
sades, accolades, etc.). Même dans les apparitions suivantes, de tels modes de 
comportement vont se répéter. Une familiarité poussée si loin n’a pas manqué 
de susciter des points d’interrogation chez certains spectateurs, du moins au  
moment même29. C’est ainsi que de nombreuses questions ont été posées  
au voyante. À la question posée à propos des accolades et d’autres gestes de 
salutation ou d’au revoir, Alphonsine a expliqué qu’ elle voyait la Vierge venir 
à sa rencontre avec les mains tendues comme si elle voulait l’embrasser tendre-
ment ou lui donner une accolade. La voyante tentait alors de répondre spon-
tanément par des gestes semblables, mais sans parvenir à établir un contact 
physique avec la Vierge. De même, à la fin d’une apparition, la Vierge semblait 
lui donner la main comme une maman à son enfant, mais la voyante ne par-
venait pas à l’atteindre ; pourtant la Vierge, qui s’en allait à reculons, continuait  
à l’attirer avec tendresse30. 

Quelques fois à chaque apparition de la Vierge Marie à Alphonsine, la sa-
lutation débutait par une appellation, puis l’enfant faisait le signe de la croix et 
s’agenouillait. Parfois, Alphonsine précise qu’avant de commencer le dialogue, 
elles s’échangeaient des salutations31. Avant de se séparer, c’est la Vierge Marie 
qui annoncait son départ à Alphonsine, qui l’accompagnait dans ce moment 
d’adieu. Lors de l’apparition du 4 décembre 1981, Alphonsine raconte : « […] 
après le dialogue, Marie m’a dit au revoir et, comme d’habitude, je l’ai accom-
pagnée »32. Lors de la septième apparition, après que la Vierge lui a annoncé 
son départ, Alphonsine lui a répondu en disant : « Au revoir, servante de Dieu, 
au revoir, Mère de Jésus, au revoir, Vierge Marie », transformant ses mots en 

28	 Cf. A. Jakacki, Apparitions de la « Mère du Verbe » à Kibeho, (Rwanda, 28.11.1981– 
28.11.1989), (thèse de doctorat ), Pallotti-Presse, Kigali 2013, p. 71. 

29	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., pp. 29-30.
30	 Cf. A. Ibid., p. 30.
31	 Cf. Le Diare de Mumureke Alphonsine, le 2 décembre 1981, p. 3 ; Voir l’apparition du 

17 décembre 198, p. 5 ; et celle du 6 février 1982, p. 9.
32	 Cf. Ibid., le 4 decembre 1981, p. 4.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 118 –

une chanson33. Une autre fois où Alphonsine accompagna Marie en chantant 
se produisit lors de l’apparition du 6 février 198234. 

2.3.2.2. Avec Nathalie Mukamazimpaka

Le 6 mars 1982, Nathalie MUKAMAZIMPAKA affirme avoir aperçu la Vier-
ge Marie dans un nuage blanc. Elle relate cet événement en expliquant com-
ment elle a pu la saluer. Elle déclare : « Après avoir vu la Vierge Marie, je me 
suis aussitôt agenouillée, je l’ai saluée et je lui ai chanté une chanson intitulée 
Ndakuramutsa Mubyeyi wa Mungu (Je vous salue, Mère de Dieu). Après cette 
apparition, la Vierge Marie lui fit ses adieux et lui recommanda de rester en 
prière »35. Vers la fin de l’apparition du 13 mars 1982, avant de quitter, la Vierge 
Marie demanda à Nathalie de prendre la croix de son chapelet pour recevoir sa 
bénédiction. Nathalie prit la croix, et Marie la bénit avant de partir. Après cette 
bénédiction, Nathalie resta en silence quelques instants, puis alla se coucher36. 
Lors de l’apparition du 19 mars 1982, la salutation commença par un appel ; 
Nathalie s’agenouilla et dit « Karame » en signe de respect37. Chaque fois que 
la Vierge Marie annonçait son départ, elle demandait toujours à Nathalie de 
tenir le crucifix de son chapelet afin qu’il soit béni. Nathalie se signe elle-même 
avec le crucifix qui pend à son chapelet, puis Marie la quitta38. Lors de l’appa-
rition du 19 mai 1982, Nathalie précise que, avant de la quitter, la Vierge Marie 
lui a fait ses adieux39. 

2.3.2.3. Avec Marie Claire Mukangango

La date du 6 mars 1982 marque une étape importante chez la troisième voyan-
te, MUKANGANGO Marie Claire. Pour la première fois, en effet, elle aurait 
pu voir enfin de ses propres yeux la personne qui lui parlait depuis le 2 mars. 
À strictement parler, c’est donc le 6 mars 1982 que débute la vision face à face. 

33	 Cf. Ibid., p. 5.
34	 Cf. Ibid., p. 11.
35	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, pp. 4-5.
36	 Cf. Ibid., p. 7.
37	 Cf. Ibid.
38	 Cf. Ibid. p. 10.
39	 Cf. Ibid. 17.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 119 –

Néanmoins, c’est la date du 2 mars 1982 qui peut être retenue comme offi-
cielle pour le début des apparitions. Après avoir été appelée dans sa langue 
maternelle par son prénom, et après avoir répondu à cet appel, la voyante 
marque que la Dame se met à la dévisager longtemps avec un air content. 
Voici comment Mukangango relate la salutation entre elle et la Vierge Marie :  
« […]Aussitôt, j’entendis son appel et je lui répondis. Puis, je récitai la prière 
Ndakuramutsa Mariya (Je vous salue, Marie)»40. Dans de nombreuses appa-
ritions, les échanges entre la Vierge Marie et Marie-Claire commencent par 
une salutation, souvent par « Ndakuramutsa Mariya » ( Je vous salue Marie). 
Vers la fin de ces apparitions, la Mère du Verbe les clôt généralement par une 
bénédiction ou recommande parfois à Marie-Claire de réciter « Isengesho ryo 
kwicuza ibyaha » (la prière de contrition)41. 

2.4. Une signification plus profonde : message culturel  
        et missionnaire

Saluer ne se réduit pas à un simple échange de mots ou de gestes. C’est un acte 
chargé de sens, un pont entre les personnes, les cultures et même les mondes 
spirituels. Dans le contexte de Kibeho, saluer prend une dimension encore 
plus profonde, mêlant spiritualité, culture locale et mission évangélisatrice. 
D’un point de vue spirituel, saluer c’est reconnaître la présence de l’autre com-
me un don de Dieu, c’est ouvrir son cœur à la paix et à la bénédiction. C’est un 
signe d’accueil qui prépare le terrain à la parole divine, comme l’ange Gabriel 
qui, en saluant Marie, lui transmet un message chargé de grâce. Dans la culture 
rwandaise, le salut est une façon essentielle de tisser du lien social. Il manifeste 
le respect, la reconnaissance de la dignité de l’autre, et affirme l’appartenance  
à une communauté. C’est un rituel qui organise la vie collective, en rétablissant 
l’harmonie et la paix entre les personnes. Enfin, dans la mission chrétienne, 
saluer est un geste de rencontre authentique, qui dépasse l’imposition d’un 
message étranger. C’est entrer dans un dialogue respectueux, où le message de 
l’Évangile s’incarne dans la culture locale. Saluer à la manière du Rwanda, c’est 
donc accueillir l’autre dans sa richesse propre, tout en offrant une parole qui 

40	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, le 6 mars 1982, p. 42.
41	 Cf. Son Diaire du 01 avril 1982, p. 44 ; Du 01 mai 1982, p. 47 ; Celui du 22 mai 1982, 

p. 49 ; Du 28 mai 1982, p. 50 ; du 19 juin 1982, p. 53.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 120 –

invite à la conversion et à la paix. Ainsi, le salut devient un véritable pont entre 
le ciel et la terre, une invitation à la rencontre qui transforme et unit.

Voyons une comparaison entre le rite d’accueil traditionnel rwandais et 
l’accueil de la Vierge Marie à Kibeho. On peut établir une comparaison in-
téressante entre le rite d’accueil rwandais traditionnel et la manière dont les 
voyantes de Kibeho ont accueilli la Vierge Marie lors de ses apparitions, en 
mettant en lumière la solennité et le respect profond accordés à l’invité dans 
les deux contextes.

L’arrivée et l’accueil initial : Comme nous l’avons mentionné lorsque nous 
avons analysé les salutations et les adieux dans la culture rwandaise, lorsqu’un 
visiteur approche d’une maison, il est attendu qu’il salue de loin pour annon-
cer sa présence, un geste marquant respect et courtoisie. De même, lors des ap-
paritions de la Vierge Marie à Kibeho, les voyantes la saluaient et l’accueillaient 
par des prières et un profond recueillement dès son apparition, la reconnais-
sant immédiatement comme une présence sacrée et précieuse. Tout comme 
les hôtes rwandais accueillent leur visiteur avec attention et considération, 
les voyantes ont ouvert leurs coeurs à Marie avec révérence, sachant qu’elles 
étaient en présence de la « Mère du Verbe ».

Le respect et la hiérarchie dans l’échange : Dans le rite rwandais, c’est la 
personne la plus âgée qui initie la salutation, tandis que la plus jeune répond, 
respectant la hiérarchie sociale. À Kibeho, bien que Marie apparaisse comme 
une figure maternelle, les voyantes, plus jeunes, lui répondent avec une obéis-
sance et un respect empreints de profonde humilité. Leur posture traduisait un 
profond sens de la hiérarchie spirituelle, reconnaissant en Marie une autorité 
divine, tout en accueillant ses messages avec la même ouverture que le plus 
jeune montre envers son aîné. Rappelons que pour les personnes de haute 
autorité, surtout les rois, les reines sont salués en frappant dans les mains et 
en s’agenouillant. L’appel « Mwana » (enfant!) que la Vierge Marie a prononcé 
lors de ses apparitions à Kibeho peut être interprété comme une forme de 
salutation dans le contexte rwandais, surtout lorsqu’on prend en compte le 
respect accordé à la hiérarchie et à la relation intergénérationnelle dans cette 
culture. Dans la culture rwandaise, la salutation n’est pas seulement un geste 
de politesse, mais aussi une manière d’établir une connexion empreinte de res-
pect et d’affection. En s’adressant aux voyantes en les appelant ‟enfant!ˮ, la 
Vierge Marie établissait immédiatement une relation maternelle et protectrice, 
typique d’une personne aînée envers les plus jeunes. Cela renforce un lien de 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 121 –

bienveillance et de respect mutuel, similaire au rôle de guide et de protecteur 
que les aînés assument naturellement dans la culture rwandaise. Ainsi, l’appel 
« enfant! » peut être vu comme une salutation particulière qui rappelle l’hos-
pitalité et l’accueil rwandais, où l’aîné initie toujours la première interaction. 
Par cette salutation vocative, Marie a d’une certaine manière respecté le rituel 
rwandais en établissant un lien de proximité et de guidance, adapté à son rôle 
spirituel.

Le partage et les attentions symboliques : Lorsqu’un visiteur rwandais est 
invité à s’asseoir, on lui offre souvent une boisson pour « couper la soif » (kwica 
akanyota) et on prend des nouvelles de lui, un acte montrant bienveillance et 
souci de l’autre. Dans le cas de Kibeho, les voyantes n’avaient rien de matériel  
à offrir, mais elles « désaltéraient » leur âme par la prière et l’écoute, mani-
festant leur ouverture totale à la Vierge. Marie, quant à elle, leur offrait sym-
boliquement « l’eau vive » de la foi et de l’amour divin, répondant à leur soif 
spirituelle en leur donnant des messages de paix et de réconciliation.

Le départ et l’accompagnement : Dans la tradition rwandaise, le visiteur 
remercie chaleureusement l’hôte avant de partir, souvent accompagné par un 
membre de la maison jusqu’à une certaine distance, marquant la fin de la visite 
par un dernier au revoir. De manière analogue, à Kibeho, les voyantes ren-
daient grâce à Marie à la fin de chaque apparition, la « raccompagnant » par 
des prières et des chants jusqu’à sa disparition. Elles restaient en prière pour 
honorer ce départ et conserver vivants les messages qu’elle leur avait laissés, 
perpétuant ainsi une forme d’« accompagnement » spirituel en prolongeant sa 
présence par leur foi. Ainsi, que ce soit dans l’accueil d’un voisin ou dans celui 
de la Vierge Marie à Kibeho, on retrouve les valeurs de respect, de hiérarchie et 
de partage qui sont au coeur de la culture rwandaise. Les voyantes ont accueilli 
la Vierge avec la même chaleur et le même respect que l’on accorde à un hôte, 
bien qu’ici l’interaction prenne une dimension sacrée et spirituelle. Dans les 
deux cas, ces rites témoignent d’une hospitalité et d’une générosité profondes, 
reflet de l’âme rwandaise.

Les salutations en tant qu’actes de reconnaissance et rituels d’accès se réa-
lisent verbalement ( bonjour, salut, bonsoir… ) ou non verbalement ( bisou, 
serrer la main, etc. ), ou à l’aide d’expressifs comme le sourire, par exemple. 
Pour Goffman, les salutations correspondent à une augmentation de l’accès 
mutuel : « quand deux individus se rejoignent pour rester ensemble, ce qui 
accroît évidemment leur accès mutuel, ils commencent habituellement par se  



DEUXIÈME CHAPITRE

– 122 –

saluer »42. L’auteur ajoute que, « dans notre société, les salutations ont lieu au 
moment où les individus s’apprêtent à apprécier une augmentation de leur 
accès mutuel »43. Les salutations ne se limitent pas uniquement à la séquen-
ce d’ouverture, elles sont présentes aussi dans la clôture ; on parle alors des  
« salutations de clôture » ou des « adieux ». Goffman affirme que « les saluta-
tions et les adieux sont des parenthèses rituelles qui enferment un déborde-
ment d’activité conjointe [….]. Plus généralement, les salutations marquent 
une transition vers une augmentation de l’accès mutuel, et les adieux, vers une 
diminution de celui-ci »44. En effet, lorsqu’une rencontre commence par un 
rituel confirmatif, du type se saluer, il est évident qu’elle s’achèvera par un autre 
rituel confirmatif : les adieux.

Le geste de se saluer qui se manifeste dans les apparitions de Kibeho, nous 
montre la nécessité de se saluer avant d’entrer en dialogue avec un individu.

On peut noter que la culture de salutation est l’une des fonctions de base 
de la communication et déclenche des conversations positives. Elle montre 
l’amour et la générosité entre les gens. Les humains sont des créatures sociales 
et la façon dont nous saluons les gens aura un effet important sur la façon dont 
l’autre personne réagit et sur la façon dont nous sommes nous-mêmes traités, 
en particulier lorsque nous saluons les gens pour la toute première fois. Cela 
nous aide à nous connecter aux gens à un niveau plus personnel. Une person-
ne salué chaleureusement et poliment, se sent à l’aise et bienvenue. Un bonjour 
peut faire des amis à deux inconnus, il peut faire sourire quelqu’un qui est seul. 
Un bonjour peut changer ce que nous ressentons à l’égard d’une personne, 
d’un lieu et de nous-mêmes. Pour qu’une personne se sente joyeux dès les 
premiers instants de salutation, vous pouvez arrêter ce que vous faites, sourire 
(Un sourire va très loin, il fait ressentir votre ami), utilisez des mots opportuns 
et langage corporel ouvert, établir un contact visuel, donnez un gentil, écouter. 
C’est tellement important que vous écoutiez. En fait, ne pas saluer les autres ou 
rester silencieux lorsque vous êtes salués peut montrer que vous ne les aimez 
pas ou que vous êtes impoli. Saluer quelqu’un, même s’il s’agit d’une simple 
salutation, est très important dans la relation humaine. Saluer quelqu’un  
avec un sourire, cela peut lui faire du bien, surtout s’il est triste ou déprimé. 

42	 Cf. E. Goffman, La mise en scène de la vie quotidienne, 2ème tome, Les relations en 
public, Paris, Minuit, 1973, p. 86.

43	 Cf. Ibid., p. 87.
44	 Cf. Ibid., p. 88.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 123 –

Une bonne salutation accompagnée par un bon mot ou un bon geste peut 
faciliter une bonne marche de la conversation ou transmettre le message.  
Apprendre à saluer les gens est important, car le salut permet d’entrer en 
contact avec les autres de manière positive. C’est le premier geste de toute in-
teraction sociale.

Une humble salutation peut donc permettre d’engager une discussion 
même sur un sujet grave. Pour avoir un effet positif, une salutation, même si 
elle est courte, doit être sincère et motivée par l’amour. Cela reste vrai même 
si parfois elle semble passer inaperçue (Mt 22, 39). En reconnaissant la va-
leur des salutations, en particulier envers nos frères chrétiens, nous faisons 
du bien aux autres ainsi qu’à nous-mêmes. Alors, ne sous-estimons jamais le 
pouvoir d’une salutation car cette dernièrea une importance capitale dans les 
relations humaines. C’est sans doute que les salutations permettent l’accès aux 
autres personnes, même celles que nous ne connaissons pas. C’est pourquoi 
elles facilitent la communication, les rencontres, les réunions et les échanges 
deviennent faciles. Elle facilitent aussi se faire des amis, se promener, se pro-
poser en mariage, se renseigner, se balader ou encore se plaindre. En bref, les 
salutations jouent le rôle de lien de solidarité, de fraternité entre les humains.

Le geste de se saluer qui se manifeste dans les apparitions de Kibeho, nous 
invite à éviter et à supprimer toutes les barrières qui nous empêchent de se saluer 
les uns des autres.

À Kibeho, la Vierge Marie a déclaré qu’elle est venue de rappeler ses en-
fants ce que son Fils leur avait enseigné. Il semble que l’amour et la miséricorde 
soient les thèmes centraux de son enseignement. Si Marie demande à ses en-
fants d’être vigilants face à la crise sociale qui les attend s’ils ne font pas l’atten-
tion, c’est sans doute qu’à cette époque, la haine et la méchanceté dominaient 
les esprits des Rwandais. Le véritable amour, l’unité et la paix sont des éléments 
qui auraient établi l’unité, l’honnêteté et une véritable communication entre 
les Rwandais. Maire a constaté que les Rwandais n’avaient pas assez de ces va-
leurs humaines et qu’ils étaient en train de traverser une crise sociale critique. 
Il y avait un déficit de vie sociale, rendant les salutations et la communication 
difficiles. Ce bon exemple de salutation de Kibeho nous fait réfléchir sur les 
causes qui peuvent aggraver le fait de ne pas saluer ou de rester silencieux 
lorsqu’on est salué.

En s’inspirant sur les idées d’Aboubacar, on pourrait le soutenir en disant 
que « certaines causes de la crise ou du déficit des salutations entre les indivi-



DEUXIÈME CHAPITRE

– 124 –

dus sont à rechercher dans les attitudes, dans l’éducation et l’évolution techni-
que de la société actuelle »45.

Le fait de ne pas saluer ou de rester silencieux lorsqu’on est saluépeut 
dépendre des attitudes. L’auteur déclare que : « l’homme refuse de saluer ou 
d’être salué soit par mépris, soit par le fait d’en avoir pas l’habitude, ou par une 
mauvaise humeur. Car les attitudes de salutation constituent l’ensemble des 
comportements moraux et gestuels acquis qui permettent le rapprochement 
humain. Aujourd’hui, ces attitudes sont peu observables, c’est pourquoi on sa-
lue peu ou pas du tout. L’homo sapiens que nous sommes, nous avons mis la 
culture de la salutation au second plan. La salutation nous intéresse peu dans 
notre communauté, dans nos familles, dans nos collaborations ; on parle rare-
ment ou pas du tout. Partout dans le monde on éprouve les sentiments de mé-
pris, de méfiance, d’amertume, d’anxiété, de mélancolie envers nos semblables. 
Ce qui nous pousse à ne pas se saluer ou répondre à l’autre »46. Il ne faut pas 
négliger que les salutations sont une grande valeur sûre dans l’évolution des 
relations humaines. Il semble que sans elles, notre société devient intolérante, 
méfiante et belliqueuse. Pour que nous puissions vivre harmonieusement sur 
cette terre, nous devons établir une société où les salutations sont une valeur 
inébranlable à travers l’amour de chacun pour les adopter comme des attitudes 
à observer partout où nous passons et vivons.

Le fait de ne pas saluer ou de rester silencieux lorsqu’on est salué peut dé-
pendre encore de l’évolution technologique, c’est-à-dire à travers les moyens 
de communication par exemple : la Télévision, téléphone, groupe WhatsApp, 
l’Internet etc.. ) l’auteur affirme que cette évolution technologique détourne 
souvent l’attention des enfants et autres personnes qui répondent peu ou pas 
aux salutations quand ils sont devant leur téléviseur ou leur téléphone. Le sen-
timent de mépris ayant été inculqué, le développement technologique a ag-
gravé notre manque d’humanisme dans les salutations. On est plutôt accroché  
à son téléphone, à sa télévision que de répondre à une salutation ou saluer ceux 
qui nous entourent47. Quant à l’éducation Aboubacar dit que « dans certaines 

45	 Cf. C. Pressenza, L’interview avec Sidibe Aboubacar : Le rôle de la salutation dans les 
relations humaines, Conakry, Rep. de Guinée 2019,

	 https://www.pressenza.com/fr/2019/07/le-role-de-la-salutation-dans-les-relations-
humaines/, [15.01.2024].

46	 Cf. Ibid.
47	 Cf. Ibid.



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 125 –

sociétés africaines, les salutations sont des comportements transmis, acquis 
autours de l’évolution de l’enfant »48.

Au Rwanda, les salutations devraient être un devoir obligatoire à remplir 
devant toute personne que l’on rencontre, où que ce soit. Dans l’éducation ac-
tuelle des enfants, les salutations ne sont pas inculquées ou mises à profit. Elles 
ne préoccupent pas les parents dans l’éducation de leurs enfants. Ceux-ci gran-
dissent avec le mépris de la salutation, le manque d’attitude décente envers les 
personnes âgées leur l’entourage immédiat. Ils faut que les parents apprennent 
leurs enfants d’aimersaluer. Lorsqu’un bébé grandit dans une famille où les 
salutations sont obligatoires, ce premier sera affecté par cette bonne valeur hu-
maine et il sera obligé de saluer n’importe qui à chaque rencontre. Il sera non 
seulement convaincu que les salutations sont le meilleur moyen d’atteindre 
les autres, ou le premier mot qu’il faut prononcer devant ceux qu’il rencontre, 
mais il sera également conscient que les salutations confirment l’identité hu-
maine et que l’éducation reçue permet l’ouverture vers les autres. Ce sera bien 
sûr un bon fruit pour les parents car cette bonne valeur sera donc la clé des 
relations humaines.

2.4.1. Comment les salutations et les adieux ont facilité la réception 	
           du message à Kibeho

Les pratiques culturelles rwandaises, notamment les salutations et les adieux, 
ont influencé la réception et l’interprétation des apparitions mariales de Ki-
beho de plusieurs manières significatives :

Les salutations et les adieux à Kibeho ont marqué le respect et révérence. 
Dans la culture rwandaise, les salutations et les adieux jouent un rôle essentiel 
dans les interactions sociales. Ils sont empreints de respect et de révérence. Ils 
ne sont pas de simples formalités mais expriment le respect, l’appartenance 
communautaire et la reconnaissance de l’autre. Lors des apparitions de Kibeho, 
les voyants ont souvent montré un profond respect envers la Vierge Marie, par 
des gestes de salutation appropriés comme s’agenouiller ou joindre les mains 
en prière. Ces gestes ont renforcé la perception de la solennité et de la sacra-
lité des apparitions, soulignant l’importance spirituelle des événements. Les 
voyantes de Kibeho ont aussi témoigné que la Vierge Marie les accueillait avec 
douceur, en établissant un dialogue empreint de bienveillance. Cette approche 

48	 Cf. Ibid.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 126 –

correspondait aux attentes culturelles rwandaises, où une communication res-
pectueuse est essentielle pour établir la confiance et l’adhésion à un message. 
C’est pourquoi ces pratiques ont montré une communication empreinte de 
respect et de proximité.

Les salutations et les adieux à Kibeho ont joué un rôle à travers de l’intro-
duction et la clôture des visions. Les visions de la Vierge Marie ont souvent 
commencé et terminé par des salutations et des adieux. La manière dont les 
voyants ont salué la Vierge et lui ont dit adieu reflète les pratiques culturelles 
rwandaises, marquant le début et la fin des interactions avec un profond res-
pect et une grande solennité. Cela a aidé à structurer les apparitions de ma-
nière compréhensible et significative pour les témoins locaux. Les salutations 
et les adieux ont également aidé à structurer et à contextualiser les messages 
transmis par la Vierge Marie. En commençant les messages par des salutations 
et en les concluant par des adieux, les voyantes ont rendu les communications 
plus formelles et plus impactantes, conformément aux normes de courtoisie 
et de respect de la culture rwandaise. Ces pratiques ont grandement contribué 
dans l’oralité et la transmission du message. Les salutations et les adieux sont 
aussi des moments clés de la communication orale dans la culture rwandaise. 
Le fait que la Vierge Marie s’adresse aux voyantes dans un langage proche des 
habitudes locales a renforcé l’authenticité des apparitions. Les fidèles ont ainsi 
interprété ces échanges comme une confirmation que Marie s’adressait direc-
tement à eux, dans un cadre familier et accessible.

Dans la culture rwandaise, les salutations et les adieux jouent un rôle 
crucial dans le maintien des liens communautaires. Les voyantes, en saluant 
la Vierge Marie et en la remerciant à la fin des apparitions, ont montré un 
exemple de comportement communautaire respectueux et harmonieux. Cela 
a renforcé le sentiment de communauté parmi les témoins et les participants, 
favorisant une atmosphère de respect mutuel et de foi partagée. Les saluta-
tions et les adieux dans la culture rwandaise sont souvent accompagnés de 
gestes et d’expressions faciales qui transmettent des émotions. Les voyants ont 
utilisé ces mêmes techniques pour exprimer des émotions telles que la joie, 
la tristesse ou l’urgence des messages de la Vierge. Cela a aidé les témoins  
à saisir non seulement les mots mais aussi les sentiments profonds associés  
aux apparitions.

Le rôle des adieux dans la compréhension de la notion de séparation. Les 
Rwandais accordent une grande importance aux adieux, qui ne sont jamais 
brusques mais empreints de rituels marquant le respect et la continuité du lien 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 127 –

social. Dans les apparitions de Kibeho, les messages d’adieu de la Vierge ont 
souvent été accompagnés d’émotion, reflétant l’idée que son départ n’était pas 
une rupture définitive mais une transition vers une présence spirituelle conti-
nue. Par exemple la Mère du Verbe dit ceci :

Mes enfants, le fait queje vous dis adieu ne signifie pas que dorénavant 
j’oublie l’Afrique et le monde entier ; ça ne veut pas dire non plus quej’oublie 
les Rwandais […] Mes enfants, mes enfants ! Je vous bénis tous, autant que 
vous êtes ! Ma bénédiction, je ne la donne pas seulement à ceux qui sont 
venus à Kibeho même, mais je la donne aussi au monde entier». (Applau-
dissements de la foule) […] Mes enfants, je vais vous dire au revoir : Je 
vous aime ! Je vous aime ! 
Je vous aime beaucoup ! Mais malheur à celui qui se montrera indifférent 
à cet amour que je viens de vous promettre et de vous exprimer49.

Cette dimension a facilité l’acceptation du message par la population loca-
le, qui a perçu les adieux comme un signe de guidance et d’accompagnement 
plutôt que d’abandon.

Les salutations et les adieux ont contribué à ritualiser les apparitions, créant 
une routine spirituelle que les témoins et les participants pouvaient anticiper 
et respecter. Cette ritualisation a aidé à intégrer les apparitions dans les prati-
ques religieuses quotidiennes des fidèles, renforçant ainsi leur impact spirituel 
et culturel.

Les pratiques culturelles rwandaises, notamment les salutations et les 
adieux, ont joué un rôle important dans la manière dont les apparitions de 
Kibeho ont été reçues et interprétées. Elles ont influencé les apparitions ma-
riales de Kibeho en structurant les interactions, en renforçant le respect et 
la solennité des événements, et en favorisant un engagement communautaire 
respectueux et harmonieux, rendant leur impact encore plus profond auprès 
de la population locale. 

2.4.2. Pourquoi cette attitude rejoint une logique d’inculturation

À Kibeho, Marie n’a pas seulement transmis un message spirituel ; elle l’a fait 
en s’immergeant pleinement dans la culture rwandaise. Cette approche incar-
ne parfaitement ce que l’on appelle l’inculturation missionnaire : c’est-à-dire 

49	 Cf. A.Misago, 1991, op. cit., pp. 626-628.



DEUXIÈME CHAPITRE

– 128 –

l’adaptation de la foi au langage, aux coutumes et aux expressions propres à un 
peuple. Parler le langage du cœur rwandais, jusque dans ses gestes quotidiens, 
signifie respecter profondément l’identité culturelle locale. Cela permet à la foi 
de ne pas rester étrangère ou imposée, mais de devenir vivante et féconde dans 
la vie même des gens. Ainsi, l’attitude de Marie à Kibeho montre que l’annonce 
du message divin trouve toute sa force et sa beauté lorsqu’elle dialogue hum-
blement avec les cultures, sans les écraser ni les uniformiser. C’est là une clé 
essentielle pour que la foi soit accueillie, comprise et vécue en profondeur.

En effet, les formes traditionnelles de salutations et d’au revoir devraient 
être considérées comme un élément essentiel du processus d’inculturation de 
l’Église au Rwanda. Elles représentent un moyen privilégié d’enraciner la foi 
chrétienne dans la culture locale tout en valorisant les richesses humaines et 
spirituelles du peuple rwandais.

Les occasions propices à une telle intégration culturelle incluent notam-
ment : Les visites pastorales, où les responsables ecclésiaux peuvent adopter 
les salutations traditionnelles pour renforcer la proximité avec les fidèles. Les 
événements paroissiaux, tels que les rassemblements communautaires, les réu-
nions d’Église ou les célébrations locales, qui offrent un cadre naturel pour 
exprimer la convivialité rwandaise. Les programmes de catéchèse et de forma-
tion à la foi, dans lesquels l’enseignement chrétien peut être enrichi par des ex-
pressions et des gestes culturels propres à la tradition du pays. Les célébrations 
sacramentelles, par exemple lors du mariage, où des bénédictions tradition-
nelles telles que gira umugabo ou gira umugore peuvent être intégrées dans 
le rite pour valoriser la symbolique locale du mariage. Les salutations après 
la messe, offertes par les prêtres, les diacres ou les catéchistes à la sortie de 
l’église, permettant de manifester la communion fraternelle dans un langage 
culturellement signifiant. Ainsi, l’intégration des salutations et des formules 
traditionnelles dans la vie liturgique et pastorale contribue non seulement  
à l’inculturation de la foi, mais aussi à l’enracinement durable du message 
évangélique dans la culture rwandaise.

2.4.3. Une leçon missionnaire à travers les gestes ordinaires

L’étude des pratiques de salutations et adieux sous une perspective missiolo-
gique est cruciale, car elle permet de saisir comment ces rituels, ancrés dans 
le quotidien, peuvent devenir des ponts ou des canaux de communication 
qui facilitent le dialogue entre le divin et l’humain, particulièrement dans un 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 129 –

contexte de manifestations spirituelles comme les apparitions de Kibeho. Dans 
une perspective missiologique, ces pratiques culturelles ne sont pas simple-
ment des coutumes locales mais des vecteurs de compréhension qui donnent 
au message spirituel une profondeur et une signification plus incarnée pour les 
croyants, en le reliant à leur propre cadre culturel et social. En tant que telles, 
elles représentent des ponts culturels qui peuvent soutenir l’action missionnaire 
en créant un espace de compréhension, d’ouverture et de respect mutuel. Voici 
quelques aspects clés qui soulignent l’importance de cette étude et quelques 
propositions possibles pour les missionnaires. En reconnaissant les salutations 
et adieux comme des éléments porteurs de valeurs spirituelles, les missionnai-
res peuvent encourager une meilleure inculturation du message chrétien. Ces 
pratiques culturelles, respectées par la Vierge Marie lors des apparitions de Ki-
beho, sont des exemples de communication respectueuse, rendant le message 
divin plus accessible et intime pour les Rwandais. Étudier ces pratiques sous 
cet angle permet aux missionnaires de comprendre comment s’exprimer dans 
un langage symbolique et gestuel qui fait sens pour la population.

Les salutations et adieux, en tant que pratiques respectueuses de l’autre, 
véhiculent des valeurs universelles de respect, de paix, et d’unité qui résonnent 
avec les enseignements chrétiens. Les missionnaires pourraient donc les voir 
comme des points de départ pour une inculturation authentique de l’Évangile. 
L’inculturation implique d’intégrer les éléments culturels de manière à ce qu’ils 
deviennent des vecteurs de la foi chrétienne, sans trahir les valeurs locales 
ni imposer des modèles étrangers. Pour les missionnaires, intégrer ces rituels 
dans leurs interactions renforce leur légitimité aux yeux de la communauté lo-
cale, car cela montre un respect des coutumes culturelles locales. Les habitants 
perçoivent alors la mission chrétienne non pas comme une imposition exté-
rieure, mais comme une démarche ouverte et compatible avec leur identité.

Dans la tradition rwandaise, les salutations et adieux sont des moments 
importants de la journée, servant à renforcer les liens sociaux et le respect mu-
tuel. En utilisant ces moments comme des occasions de dialogue spirituel, les 
missionnaires peuvent entrer en relation avec la communauté de manière plus 
authentique. Dans leur mission, les missionnaires peuvent utiliser ces saluta-
tions et adieux pour manifester respect et communion avec les populations 
locales, en reconnaissant la valeur de chaque rencontre. Plutôt que de considé-
rer ces rituels comme de simples formalités, ils peuvent les intégrer dans leur 
approche pastorale en les liant à des gestes de bénédiction, d’accueil et de paix, 
montrant ainsi que la foi chrétienne valorise et rejoint les pratiques culturelles 



DEUXIÈME CHAPITRE

– 130 –

locales. Cela renforce non seulement la cohésion communautaire mais aussi 
le sentiment d’appartenance dans l’Église. En observant et en respectant les 
pratiques locales de salutations et adieux, les missionnaires peuvent adapter 
leur langage et leurs actions pastorales pour qu’ils aient une résonance plus 
profonde dans le contexte rwandais. Les gestes, les mots et les attitudes res-
pectueuses ancrent le message de l’Évangile dans la réalité des fidèles, tout 
comme la Vierge Marie l’a fait en intégrant les coutumes rwandaises lors de 
ses apparitions. Cela permet une transmission de l’Évangile plus incarnée et 
moins perçue comme extérieure ou étrangère. Les pratiques de salutations  
et adieux impliquent une écoute attentive et une sensibilité au contexte et à la 
relation avec l’autre. Les missionnaires peuvent, par l’écoute et l’observation de 
ces pratiques sociales, mieux comprendre les besoins spirituels et culturels des 
populations. Les salutations et adieux, avec leur attention aux contextes et aux 
degrés d’intimité, sont aussi des invitations à entrer en relation avec douceur 
et respect. En prenant exemple sur la Vierge Marie à Kibeho, qui a respecté  
les codes sociaux rwandais, les missionnaires peuvent s’engager dans une 
écoute active et s’adapter aux attentes locales, renforçant ainsi leur efficacité 
missionnaire.

Étudier les salutations et adieux sous une perspective missiologique révèle 
que ces pratiques sociales ne sont pas de simples formalités, mais bien des ca-
naux par lesquels le message spirituel peut être transmis, accueilli et incarné. 
Pour les missionnaires, reconnaître l’importance de ces coutumes signifie s’en-
gager dans une mission d’inculturation où le respect de la culture locale est 
central. En valorisant les rituels de salutation et d’adieu, les missionnaires ne 
font pas qu’enrichir leur propre compréhension ; ils permettent à la foi chré-
tienne de s’épanouir de manière harmonieuse au sein de la culture rwandaise, 
créant un espace de rencontre authentique entre le divin et l’humain. En in-
carnant donc ces rituels avec authenticité et respect, les missionnaires peuvent 
offrir un témoignage vivant de la foi chrétienne, enracinée dans la réalité quo-
tidienne des communautés qu’ils servent.

Pour maintenir les valeurs culturelles rwandaises dont les salutations, nous 
voudrions recommander aux autorités rwandaises, notamment celles qui sont 
chargées de la culture, de prioriser les salutations dans tout premier contact 
humain. Cette autorité doit prendre l’initiative d’encourager la culture de la 
salutation dans les relations humaines. Pour y parvenir, il serait bien qu’on 
apprenne aux gens que saluer avant toute demande serait une bonne manière 
de montrer le respect. Il serait également apprécié que les gens apprennent que 



ENTRER AVEC RESPECT, PARTIR AVEC TENDRESSE : SALUTATIONS ET ADIEUX...

– 131 –

saluer avant d’entrer et dire au revoir une fois sorti serait un principe de res-
pect de soi et des autres. Rappelons-nous que saluer les affligés, les malades, les 
désespérés, ramène en eux une autre vie bonne. Laissez les gens être motivés  
à se saluer lorsqu’ils sont heureux ou en larmes. Pour promouvoir la valeur du 
salut au niveau national comme international, il est nécessaire d’instaurer une 
journée nationale et si possible internationale de salutations suivant la culture 
des différents pays.

Conclusion 

En méditant sur les salutations et les adieux à Kibeho, nous découvrons que le 
message de Marie passe autant par les gestes que par les paroles. Chaque salu-
tation, chaque regard, chaque inclinaison devient un langage de communion. 
Dans ces gestes, le Ciel se fait familier, la grâce se fait proximité, et la foi prend 
les traits d’une culture accueillante. À la manière des grandes figures bibliques, 
Marie salue et bénit, entre et sort avec respect, laissant derrière elle la paix et  
la tendresse de Dieu. En parlant selon les codes rwandais du salut, elle rejoint 
le peuple dans ce qu’il a de plus humain et de plus sacré : le désir d’être re-
connu, honoré et aimé. Ainsi, elle révèle que chaque rencontre peut devenir un 
lieu de révélation, si elle est vécue dans la bienveillance et le respect.

Ces salutations et adieux ne sont pas de simples gestes de courtoisie ; ils 
constituent un chemin d’inculturation. En les reprenant à son compte, Marie  
sanctifie les formes relationnelles du peuple rwandais et les élève au rang de 
signes de la présence divine. Elle enseigne ainsi que la mission chrétienne 
commence par l’accueil, la politesse du cœur, la délicatesse du regard et la bé-
nédiction du départ. À Kibeho, Dieu a parlé non seulement par des paroles, 
mais aussi par la manière d’entrer et de sortir. Ce détail, apparemment simple, 
révèle la profondeur d’un Dieu qui respecte l’homme jusque dans ses coutu-
mes et qui sanctifie le quotidien.





– 133 –

TROISIÈME CHAPITRE

LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO :  
RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

INTRODUCTION

Dans toutes les cultures du monde, la famille est la première école de vie. Elle 
est l’unité biologique où s’effectuent la reproduction et la continuité biologi-
que1. Dans la culture rwandaise, la famille est plus qu’une simple cellule so-
ciale : elle est le cœur vivant de la société le lieu où l’on apprend à être humain 
avant même d’être citoyen. C’est dans la famille que se transmettent la langue, 
les valeurs, la mémoire, la foi et le sens du respect. Elle est le premier espace 
d’éducation, de solidarité et d’identité.

Lors des apparitions de Kibeho, entre 1981 et 1989, la Vierge Marie s’est 
présentée et a parlé avec les mots les plus simples et les plus profonds du cœur 
rwandais : ceux de la famille. Dès les premiers échanges, un vocabulaire fami-
lier, chargé d’affection et de respect, s’est imposé. Marie appelle tendrement les 
voyantes “Mwana” — “mon enfant”. Et lorsqu’elles lui demandent : “Uri nde, 
Mugore ?” (“Qui es-tu, femme ?”), elle répond avec une douceur solennelle : 
“Ndi Nyina wa Jambo” — “Je suis la Mère du Verbe”, synonyme en kinyarwan-
da de “Umubyeyi w’Imana”, “la Mère de Dieu”. Ces mots ne sont pas anodins 
: ils révèlent toute la profondeur du message de Kibeho. Car dans la culture 
rwandaise, “Mwana”, “Mugore”, “Nyina”, “Umubyeyi” sont des termes pleins 

1	 Cf. O. Ayayo, La famille africaine entre tradition et modernité, Aderanti Adepoju éd., 
La famille africaine. Politiques démographiques et développement. Karthala, 1999, 
pp. 85-108.



TROISIÈME CHAPITRE

– 134 –

de sens, qui traduisent non seulement des relations de parenté, mais aussi des 
valeurs morales, sociales et spirituelles : la tendresse, le respect, la responsa-
bilité, l’obéissance, la vie. En employant ce langage, Marie s’inscrit au cœur de 
la culture familiale du Rwanda. Elle ne se situe pas au-dessus du peuple, mais 
au milieu de lui, dans le cadre symbolique le plus intime et le plus universel : 
la famille.

Ce chapitre veut donc explorer la place de la famille dans le message de 
Kibeho, en articulant trois dimensions : La structure de la famille rwandaise 
traditionnelle, avec ses hiérarchies, ses devoirs et son sens du respect ; Le lan-
gage familial — les termes, les appellations et leurs significations profondes — 
qui façonnent la manière d’être en relation et Le sens spirituel de la maternité 
de Marie, telle qu’elle se révèle dans ces dialogues : une maternité universelle, 
enracinée dans la culture, mais ouverte à la mission.

À travers ce parcours, nous verrons que Marie à Kibeho n’est pas seulement 
la Mère de Dieu, mais aussi la Mère du peuple rwandais, la Mère de chaque 
foyer, la Mère éducatrice qui enseigne, console et appelle à la réconciliation. 
Kibeho devient ainsi le lieu où la famille humaine rencontre la famille divine, 
où la foi et la culture s’unissent dans le langage de la parenté.

3.1. La famille rwandaise : une structure essentielle

Au Rwanda, la famille ne se limite pas au noyau père-mère-enfants. Elle s’étend 
largement, incluant les oncles, tantes, grands-parents, cousins et cousines, 
souvent sur plusieurs générations. Elle est à la fois lieu de protection, d’édu-
cation, de cohésion sociale, et de transmission des croyances et des valeurs 
socioculturelles d’une génération à une autre2. Chaque famille a une fonction 
bien précise : elle élève, elle instruit, elle initie. Elle est aussi le premier cadre 
spirituel, où l’enfant apprend à prier, à respecter la vie, à honorer les ancêtres et 
à craindre Dieu. Quant à la socialisation des enfants, notamment des filles, ces 
dernières étaient traditionnellement préparées à leur future vie de femmes et 
de mères et de gestionnaires de la vie domestique de leur foyer, pour, comme 
on disait « kuba umutima w’ urugo » (être le coeur du foyer). Les vertus incul-
quées à la fille étaient principalement : la pudeur, la virginité, la propreté, la 

2	 Cf. République du Rwanda, Ministre à la Primature Chargé de la Promotion de la Fa-
mille et du Genre, Politique Nationale de Promotion de la Famille, Kigali, 2005, p. 22.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 135 –

discrétion, la douceur et le respect surtout envers les anciens. Tout ce résumait 
dans l’idée : « kuba umukobwa w’ umutima » ce qui signifie pratiquement (être 
une fille consciencieuse )3.

Lors des apparitions de Kibeho, Marie-Claire a demandé à la Vierge Ma-
rie pourquoi Elle choisit souvent de se manifester principalement aux filles 
plutôt qu’aux garçons, question qui lui avait été posée par plusieurs person-
nes. La Vierge Marie lui a répondu qu’Elle se manifeste souvent aux filles car, 
lorsqu’Elle est venue sur terre, c’était pour accomplir une mission importante. 
Elle a ajouté qu’il lui arrive de se manifester aux garçons, mais elle préfère le 
faire auprès des filles. En effet, à un certain âge, les garçons peuvent parfois 
douter de leur mission, voire même la renier ou la compromettre. Les filles, 
quant à elles, gardent toujours le secret et font preuve de discrétion4.

La réponse de la Vierge Marie à Marie-Claire, peut être interprétée comme 
une reconnaissance des influences culturelles et de la socialisation spécifique 
des filles dans le Rwanda traditionnel. En disant que les filles sont plus aptes 
à garder le secret, à être discrètes et à rester fidèles à leur mission, Marie met 
en avant certaines qualités que la culture rwandaise encourage particulière-
ment chez les filles. Dans la tradition rwandaise, les filles sont souvent élevées 
avec des valeurs comme la discrétion, la modestie, et la capacité à protéger 
les secrets et à maintenir la cohésion familiale. Elles sont encouragées à agir 
avec prudence, à écouter attentivement, et à respecter les engagements ou les 
responsabilités, des qualités qui sont jugées importantes pour préserver l’har-
monie sociale et familiale. Cette éducation vise à les préparer à des rôles qui 
nécessitent stabilité et responsabilité, des valeurs particulièrement respectées 
et valorisées. La réponse de Marie peut alors être vue comme une reconnais-
sance de cette éducation culturelle, qui prédispose les filles rwandaises à rem-
plir une mission spirituelle avec fidélité et retenue. En les choisissant comme 
messagères, la Vierge reconnaît ces qualités et considère que les filles sont plus 
aptes à recevoir et préserver un message sacré sans en compromettre l’inté-
grité. D’un autre côté, Marie évoque les défis auxquels les garçons pourraient 
être confrontés, comme le doute ou la tendance à se contredire, qui peuvent 
être exacerbés par le manque de discrétion ou d’engagement perçu à certains 
âges. Cela peut être lié au fait que les garçons, dans la culture traditionnelle, 

3	 Cf. D. Byanafashe, La famille comme Principe de Cohérence de la Société Rwandaise 
Traditionnelle, in : les cahiers lumière et société, no 6, Kigali, 1997, op. cit., p. 9.

4	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, le 24 avril 1982, p. 45.



TROISIÈME CHAPITRE

– 136 –

sont parfois davantage encouragés à prendre des rôles publics, à affirmer leurs 
opinions et à se confronter aux défis, des qualités qui peuvent être perçues 
comme moins compatibles avec la discrétion requise pour recevoir des révé-
lations spirituelles. Il est aussi important de comprendre cette distinction de 
manière symbolique : La Vierge choisit de s’adresser aux jeunes filles parce 
qu’elles incarnent la pureté et la réceptivité spirituelle, deux qualités qui font 
écho à la figure même de Marie dans la tradition chrétienne. Ce choix n’est 
donc pas une mise en cause des garçons, mais une reconnaissance des dispo-
sitions d’ouverture et de recueillement chez les filles, qui facilitent la réception 
de messages spirituels de grande portée.

Avant de demander une fille en mariage, dit Bicamumpaka, « la famille 
du garçon s’assurait qu’elle aime ces valeurs humaines. Au cas où elle était ju-
gée négligente, elle risquait de ne pas trouver de conjoint »5. Mais, pour at-
teindre l’objectif, explique Mukashyaka, sa mère, les autres filles et femmes de 
sa famille ainsi que les voisinages servaient de modèle et l’encadrement. Tout 
le monde devait être impliqué dans l’encadrement intégrale et harmonieuse 
d’une « future femme » parce que, « toute défaillance constatée était considérée 
comme une trahison à la famille et à la communauté entière »6.

La virginité pré-matrimoniale était le point de convergence de tous les as-
pects de l’éducation de la fille rwandaise. Pour cela, un cadre de vie qui la 
protégeait était nécessaire. Elle était tenue loin de la compagnie des hommes et 
des indiscrétions du grand public. La grossesse avant le mariage était considé-
rée comme amahano, une faute grave, qui selon la mentalité du temps, pouvait 
attirer des calamités sur la communauté. Une légende sans fondements histo-
riques sûrs affirme qu’au Rwanda, les célibataires enceintes étaient noyées dans 
les lacs ou dans les fleuves, sinon abandonnées sur quelques îlots du lac Kivu 
où elles mourraient de faim ou étaient dévorées par quelques fauves7. Rappe-
lons que l’éducation à la virginité s’accompagnait de l’éducation à la pudeur qui 
ne doit pas manquer à la fille rwandaise. Cette dernière doit contrôler sa tenue, 
mesurer son langage, et être très réservée dans ses attitudes extérieurs. Il ne lui 

5	 Cf. P. Bicamumpaka, La famille rwandaise à l’épreuve des mutations multiples et conti-
nues, dans la Famille Communio : Revue Catholique Internationale, Edition en Fran-
çais pour le Rwanda, No 2 (8) Année 4, 2021, p. 29.

6	 Cf. B. Mukashyaka, La famille en perspective sociale et éducative au Rwanda, dans 
la Famille Communio : Revue Catholique Internatinale, Edition en Français pour  
le Rwanda, No 2 (8) Année 4, 2021, pp. 171-172.

7	 Cf. P. Bicamumpaka, 2021, op. cit., p. 30.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 137 –

était pas permis de laisser échapper au dehors des sentiments charnels8. Une 
fille ainsi élevée devient une mère exemplaire pour les autres, et ses enfants 
l’approchent facilement grâce à son bon coeur maternel. 

3.2. Hiérarchie et devoirs dans la famille traditionnelle

3.2.1. Les relations de respect et d’autorité entre les membres

Dans la famille traditionnelle rwandaise, l’ordre est fondamental. Les relations 
au sein de la famille entraînent une affinité de sentiments, d’affections et d’in-
térêts, qui provient surtout du mutuel respect des personnes. La famille est une 
communauté privilégiée appelée à réaliser une mise en commun des pensées 
entre les époux et aussi une attentive coopération des parents dans l’éducation 
des enfants9. La relation hiérarchique est l’expression de l’exigence d’obéissance 
réclamée à chaque membre de l’organisation de travail. Elle est formalisée dans 
l’organigramme, les fiches de poste ou leur équivalent, et rendue effective par 
les moyens de sanction de son non-respect. Le pouvoir hiérarchique est le 
lien qui unit l’émetteur de l’ordre de celui qui le reçoit, il détermine le mar-
ché explicite ou implicite qui lie les deux parties et conditionne la possibilité 
d’exécution de l’ordre. La relation hiérarchique, fondée sur l’obéissance exigée 
dans les organisations, ne se limite pas aux organigrammes. Elle dépend aussi 
du niveau de responsabilité des acteurs y prenant part et de leur capacité de 
mettre en oeuvre les moyens de rétorsion en cas de non-obéissance. La pro-
babilité de mise en oeuvre de sanctions dépend du rapport entre le niveau  
de proximité hiérarchique entre émetteur et receveur de l’ordre, et la lourdeur 
de la sanction10.

La famille peut être considérée comme une communauté de membres. Les 
composantes de cette famille sont hiérarchiquement égales les unes aux autres 
et elles sont supervisées, gouvernées et présentées par une seule personne  
« le chef de la famille ». Étant donné que les membres de la famille vivent en-
semble, une relation entre eux s’impose. Yvon Dallaire, soutient que la famille 
constitue le lieu des expériences les plus intenses et les plus significatives de la 

8	 Cf. Ibid.
9	 Cf. GS, no 52, § 1.
10	 Cf. R. Holcman, R., « Responsabilité, irresponsabilité, pouvoir. Réflexions sur la relation 

hiérarchique », Revue française de gestion, vol. 196, no. 6, 2009, pp. 67-80.



TROISIÈME CHAPITRE

– 138 –

vie humaine. La famille constitue le premier et le plus important milieu social; 
la qualité de la vie adulte dépend grandement de la qualité des relations entre 
les membres de la famille. C’est pourquoi, les membres de la famille doivent 
donc communiquer entre eux pour faire connaître leurs intérêts respectifs, 
leurs sensibilités et leurs limites. Et chacun doit respecter le point de vue des 
autres afin d’éviter que des conflits, pour la plupart insolubles, polarisent des 
inimitiés11.

Le Rwanda, étant une société axée sur la communauté, respecte la prati-
que africaine selon laquelle « il faut tout un village pour élever un enfant ». 
La parenté constitue un fondement solide des relations interpersonnelles et 
sociales dans les sociétés africaines depuis la préhistoire. La parenté définissait 
l’identité d’un individu et servait de moyen d’acculturation en plus d’être une 
source importante de soutien économique, politique et social et un filet de 
sécurité pour les membres du clan ou de la lignée. Les Africains ne croyaient 
pas à l’individualisme. Il s’agit principalement d’une société axée sur la famille 
et la communauté, et la parenté constitue la base de l’unité. Ainsi, que ce soit 
dans le système d’héritage patrilinéaire ou matrilinéaire, un individu n’opère 
pas de manière isolée mais dans une relation étroite avec les autres membres 
du clan. Le Rwanda compte de nombreux clans qui entretiennent des relations 
de parenté étroites. Au Rwanda, il existe un système patriarcal dans lequel les 
hommes exercent des pouvoirs puissants sur les autres membres de la famille 
et l’héritage se transmet de père en fils. Les groupes de parenté sont divisés en 
trois zones au Rwanda : l’inzu (ménage), l’umuryango (lignage) et l’ubwoko 
(clan patricien). Le foyer constitue le noyau des relations de parenté. Un inzu 
se compose d’un mari, d’une femme et d’enfants (la famille nucléaire) en plus 
de parents proches (la famille élargie). L’homme conserve une forte influence 
en tant que chef et fédérateur de la famille12. Concernant la relation hiérar-
chique au sein de la famille nucléaire, Jean Cuisenier a identifié huit relations 
de la famille nucléaire. Pour lui, « la famille nucléaire repose sur huit relations 
opposant deux à deux les éléments dont elle se compose : mari-femme, père-
fils, père-fille, mère-fils, mère-fille, frère-frère, soeur-soeur, frère-soeur »13.

11	 Cf. Y. Dallaire, L’importance de la famille, le journal de Montréal, 2014,
	 https://www.journaldemontreal.com/2014/12/20/limportance-de-la-famille, [02.08. 

2023].
12	 Cf. J.O. Adekunle, Culture and Customs of Rwanda, Greenwood Press, Westport, Con-

necticut, London 2007, pp. 99-101.
13	 Cf. J. Cuisenier, « Organisation sociale », EncyclopædiaUniversalis, 2024,



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 139 –

Dans la famille rwandaise, les relations hiérarchiques sont traditionnelle-
ment structurées autour des rôles et des responsabilités clairement définis. Sur 
le plan patriarcal, le père ou le chef de famille est généralement la principale 
autorité, prenant des décisions importantes pour le bien-être du foyer. Sur le 
plan matriarcal, la mère joue un rôle crucial dans la gestion du foyer et l’édu-
cation des enfants, souvent considérée comme le pilier de la famille car elle 
renforce les valeurs culturelles. Les enfants respectent et obéissent aux parents 
et aux membres plus âgés de la famille (aînés), favorisant ainsi la transmission 
de la tradition. Famille élargie : Les oncles, tantes et grands-parents ont une 
influence notable, participant à l’éducation et au soutien familial notamment 
à la socialisation, offrant ainsi un soutien moral et matériel. Ces relations sont 
basées sur le respect mutuel et la solidarité, consolidant les liens familiaux, 
même si l’évolution sociale tend à moderniser certains aspects.

3.2.2. Les devoirs dans la famille traditionnelle

3.2.2.1. Les devoirs partagés : hommes et femmes

Les parents donnent l’exemple car, selon un proverbe rwandais, «Inyana ni 
iya mweru » (un mouton se comporte comme son père). Autrement dit, les 
enfants imitent leurs aînés ou leurs supérieurs. Il est de la responsabilité des 
parents de corriger les enfants lorsqu’ils commettent des erreurs car, selon un 
proverbe africain, « Igiti kigororwa kikiri gito » (un arbre se redresse alors qu’il 
est encore jeune). Des corrections précoces évitent la répétition des erreurs14. 
Un enfant a été élevé en pensant qu’il serait un homme ou une femme sage et 
sage dans la communauté. La tradition rwandaise veut que chaque citoyen ait 
une conduite individuelle exemplaire dans tous les aspects de la vie et évite 
tout type de comportement honteux « kuba urukozasoni, cyangwa gusebya 
umuryango » envers la famille dans son ensemble. Les deux parents donnent 
constamment des instructions et des conseils à l’enfant, mais le père s’impli-
que davantage dans la vie de l’enfant à l’âge de cinq ans. Outre le père, l’oncle 
contribue en veillant au développement moral et à la socialisation de l’enfant. 
Il veille à ce que l’enfant reçoive une éducation adéquate dans la culture et les 

	 https://www.universalis.fr/encyclopedie/organisation-sociale/2-niveaux-de-l-organi-
sation-sociale/, [01.08.2023].

14	 Cf. J.O. Adekunle, 2007, op. cit., pp. 102-103.



TROISIÈME CHAPITRE

– 140 –

coutumes rwandaises15. Dans le cadre de l’éducation traditionnelle, les parents 
mettent souvent l’accent sur l’enseignement à domicile et encouragent leurs 
jeunes à devenir des membres respectables de leur lignée et de leur société.

3.2.2.2. Les rôles spécifiques de l’homme dans le foyer  
               et la communauté 

La coopération existe souvent au sein du cercle familial, mais il existe toujours 
une distinction dans les rôles de genre. Le mari ou le père est considéré comme 
le chef de famille et exerce certains pouvoirs, il contrôle de nombreuses affaires 
de la famille : économiques, religieuses et sociales. Ses responsabilités incluent 
également de prendre soin et de protéger le ménage16. L’homme incarné l’auto-
rité et il a le statut de chef de famille « umutware w’urugo ». L’organisation gé-
nérale incombe à l’homme. C’est lui qui organise le travail, prévoit les dépenses 
et détermine les projets. Il est l’unique responsable des biens de la famille, du 
moins les biens les plus importants, tels que les propriétés foncières, le bétail 
ainsi que les plantations. Il doit trancher chaque problème qui surgit au sein 
du foyer. Par prudence il doit consulter quelques fois le chef de la parentèle  
« umukuru w’umuryango ». Cependant, dit Bicamumpaka, par l’expression 
chef de famille, le rwandais n’entend pas cela dans le sens où la responsabilité 
globale reviendrait à l’homme qui devrait faire plier la femme et les enfants 
à sa décision, ce qui serait légitimer l’autoritarisme, mais inclut plutôt le sens 
de protecteur et de garant de la sécurité des membres de sa famille à tous les 
niveaux. Il est considéré non seulement comme « umutware w’urugo » (chef 
du foyer), mais encore comme « imyugariro » (protecteur contre les attaques 
extérieures). Le mari gère aussi les relations avec le monde extérieur et il est 
le seul à répondre vis-à-vis de l’autorité publique et coutumière. En plus, il 
décide du sort des enfants notamment en ce qui concerne le mariage et leurs 
occupations quotidiennes17.

L’homme, tout en étant chef du foyer, n’interviendra jamais comme super-
viseur dans les affaires domestiques. Tout ce qui concerne l’économie domes-
tique relève de la femme. C’est elle qui doit constituer la réserve nécessaire à la 
subsistance du foyer, mettre de côté la part qui assurera la semence, prévoir les 

15	 Cf. Ibid., pp. 99-101.
16	 Cf. Ibid., pp. 98-99.
17	 Cf. P. Bicamumpaka, 2021, op. cit., p. 27.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 141 –

produits supplémentaires saisonniers, et autres ; nous dirions donc que le bud-
get domestique dépend absolument de la femme. Lorsque le mari s’immisce 
dans l’économie domestique, on lui applique l’infâmant qualificatif : « aragera 
» il rationne ! Il ne laisse pas à sa femme la liberté de gérer son ménage18.

3.2.2.3. Les rôles spécifiques de la femme dans le foyer  
               et la communauté

Comme nous venons de le voir, la coutume voulait que le mari n’intervienne 
jamais dans les affaires du ménage19. C’est une vérité bien connue, que le fait 
d’avoir une économie domestique affermie « kugira urugo rukomeye », c’est 
avoir une femme bonne économe.

Quelques proverbes rwandais montrent l’importance du rôle de la femme 
dans la gestion de la famille (Gestionnaire du foyer ) : 

« Ukurusha umugore, akurusha urugo », signifiant que celui qui a une fem-
me intelligente et sage a un meilleur foyer que celui qui n’en pas, un homme 
qui a une femme plus consciencieuse aura un ménage plus prospère que les 
autres. Les rwandais sont en effet convaincus que la force d’une famille pro-
vient principalement de la capacité de la femme à la gérer et à la rendre pros-
père. Généralement, aucune décision, de quelque importance qu’elle soit, n’est 
prise sans que son avis soit requis au préalable. Une femme parvient toujours  
à obtenir ce qu’elle veut, on ne peut aller contre son désir, sa volonté. D’où vient 
encore le proverbe :

« Icyo umugore ashaka n’Imana iragishaka » signifie littéralement (Ce que 
veut une femme, Dieu le veut aussi). En d’autres termes, ce proverbe exprime 
l’idée que la volonté ou le désir d’une femme a une certaine force et légitimité, 
au point d’être aligné avec la volonté divine. Cela pourrait traduire un res-
pect profond pour les intentions ou les souhaits des femmes, soulignant que 
leur volonté est puissante et qu’elle mérite considération. Ce proverbe pourrait 
aussi symboliser la croyance en une sorte de destin ou en la force des désirs 
sincères et déterminés. Ce type de proverbe existe dans différentes cultures et 
suggère souvent l’importance de l’écoute et du respect envers les souhaits des 
femmes dans la société.

18	 Cf. A. Kagame, Les organisations socio-familiales de l’ancien Rwanda, Éditions J. Du-
culot, S. A., Gembloux (Belgique), 1954, p. 234.

19	 Cf. P. Bicamumpaka, 2021, op. cit., p. 28.



TROISIÈME CHAPITRE

– 142 –

Kagame dit qu’un homme réputé riche, doit sa situation à la gérance éclai-
rée de sa femme. Par contre, que cette femme meure ou divorce, et que son 
mari en épouse une autre moins experte en économie domestique, alors tout 
s’écroule. L’ancien riche tombé dans la misère dira : « umugore wa mbere yara-
nyubakiye, umugore wa kabiri aransenyera ! » (ma première femme avait bâti 
mon enclos et ma deuxième femme a détruit mon enclos)20.

Une mère avait une interaction directe et prédominante avec le bébé en 
allaitant, en le nettoyant et en le surveillant pendant la journée. La nuit, les 
bébés dormaient dans le lit de leurs parents jusqu’à ce qu’ils atteignent l’âge 
de six mois. La période d’allaitement durait généralement la première année. 
La femme rwandaise occupe une place importante dans tous les domaines de 
la vie : non seulement, elle assure la progéniture de la belle famille par la pro-
création, mais elle doit aussi s’occuper de l’éducation des enfants (éducatrice 
principale ), de l’économie familiale et de l’assistance sociale. Une femme est 
estimée par sa belle famille quand elle est génitrice. Stérile, elle est susceptible 
d’être répudiée ou délaissée. Il va de même pour une femme qui n’a mis au 
monde que des filles. Dans la société traditionnelle rwandaise, le nombre élevé 
d’enfants était signe de richesse et de force. La fille n’étant pas un membre défi-
nitif de sa propre famille elle est déconsidérée. On trouve toujours la dichoto-
mie « Umubyeyi rugori rwera »-« Ingumba rutavumera » (la mère couronnée et 
la stérile au coeur sec » à travers les contes et les berceuses. La femme-mère est 
louée et la femme stérile est maudite. Actuellement, faut-il peut-être rectifier 
car les hommes ont compris que la stérilité ou le sexe de l’enfant ne dépend 
pas exclusivement de la mère. Toutefois, cela n’empêche pas qu’on conseille 
au mari de tenter ailleurs avant de se faire examiner. L’adultère été toléré chez 
l’homme ! « Umubyeyi rugori rwera » est celle qui assure la santé physique et 
morale de ses enfants. Ils doivent manger et s’habiller, ils doivent être soignés 
lorsqu’ils tombent malades. Si un enfant est mal nourri ou malpropre, la faute 
retombe toujours sur sa mère, peu importe sa situation familiale économique 
ou sociale. Elle est encore moins incomprise quand son enfant est mal éduqué. 
Cette faute revient automatiquement à sa mère : « Ni uwa nyina » (il est de  
sa mère)21.

20	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 234.
21	 Cf. A. Segahwege et B. Muzungu, La femme, Les Cahiers Lumières et Société, n° 2, 

Kacyiru/Kigali, 1996, p. 28.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 143 –

Pour que la mère arrive à assurer la santé physique de sa famille, une 
condition s’impose : l’économie familiale. « La femme participe pleinement 
à la production agricole et son mari en reste le propriétaire car, dans la cou-
tume rwandaise, tous les biens familiaux appartiennent au chef de ménage, 
qu’ils soient mobiliers ou immobiliers ». Aussi faut-il ajouter qu’elle s’occupe 
du bétail et de tous les travaux domestiques. On ne peut passer sous silence le 
fait que la femme doit s’occuper des membres nécessiteux de la famille élargie. 
Elle doit faire montre de la serviabilité et de la soumission, qualités acquises 
dès son jeune âge. La belle-mère a le plein droit d’exercer son autorité sur sa 
bru comme elle l’entend. Pensez aux interdits comme « une femme ne mange 
pas de la viande de chèvre, ne prononce pas le nom de ses beaux-parents».  
À considérer ce rôle de la femme rwandaise, on remarque très bien qu’elle n’a 
pratiquement pas de temps de repos et, de surcroît, elle vit toujours sous la 
domination de son mari et ses beaux-parents. Peut-on se permettre de dire 
aujourd’hui, qu’avec le développement scientifique et technologique, la tâche 
combien lourde de la femme a été réduite? Que de femmes se lèvent très tôt 
le matin pour préparer et apprêter tout ce qui est nécessaire pour la journée ! 
Que de femmes passent au marché faire des courses le soir après les services 
! Nous sommes encore à un niveau bas de l’échelle de développement aussi 
longtemps que nous ne nous partageons pas les tâches domestiques afin de les 
alléger et, par voie de conséquence, les améliorer »22.

Voyons la tâche éducative d’une femme et sa méthodologie pour élever le 
bébé. Il ne fait aucun doute que l’éducation reçue dès la petite enfance joue un 
grand rôle dans le développement social, intellectuel, moral de l’individu. Tout 
petits, les enfants apprennent à se conduire et à se comporter selon des normes 
édictées par leurs parents. Dans la culture rwandaise ce sont des femmes qui 
transmettent des valeurs culturelles aux enfants, dès le plus jeune âge, à travers 
des expressions telles que le chant, la danse, le conte, etc.

Au Rwanda comme ailleurs en Afrique, explique Kabanza, le chant est un 
moyen d’expression populaire. La femme rwandaise a su exploiter ce genre 
littéraire en faveur de l’enfant. Celui-ci constituait, dans la famille nucléaire 
traditionnelle, un interlocuteur permanent — réel ou supposé — de sa mère,  
en l’absence du père. La maman devait à tout prix maintenir cette communica-
tion avec l’enfant ou la rétablir si elle s’interrompait. Le chant est un instrument 

22	 Cf. Ibid., p. 29.



TROISIÈME CHAPITRE

– 144 –

efficace et tout le monde y est sensible. On retiendra ici une occasion importante 
pour inciter la maman à chanter pour son enfant le chant sous forme « Ibiho- 
zo » : c’est lorsque ce dernier pleurait et ne voulait pas se taire malgré l’abon-
dance d’autres flatteries. Les témoignages affirment qu’aucun enfant ne peut 
résister à de tels chants qui deviennent, après les pleurs, source de sommeil. 
Plusieurs chants de ce type expriment des menaces verbales s’adressant à des 
personnes fictives censées provoquer ces larmes23. Ils reçoivent alors des inju-
res qui prétendent les priver de vaches et de tout ce qui en provient, ainsi que 
de la disparition de leurs propres enfants : « Ni nde undirije umwana, yoga-
caracara yo gacana injishi, akenyegeza ibisabo, yo kabura abe bana, ... » (Qui 
agresse mon enfant, qu’il tombe en errance, qu’il brûle les gardes-baratte et 
attise (le feu) par elles-mêmes, qu’il perde ses propres enfants ... ). Ces chants 
d’accalmie ont un contenu varié et tiennent compte de la situation actuelle de 
la famille : si celle-ci par exemple se retrouve dans un état de détresse, d’aban-
don, cela apparaîtra à travers ces chants de manière récurrente. Le chant peut 
exprimer la mélancolie, le chagrin, la joie, l’allégresse, etc. Lenfant est emporté 
par la suavité et la sensibilité du chant, qui combine vibrations sonores et pa-
roles de tendresse. Dans une situation tumultueuse, l’enfant peut être aussi 
pris de pitié pour sa mère à travers ce chant, il va cesser de pleurer pour ne 
pas aggraver la souffrance de sa mère. Lenfant, si petit soit-il, décode l’état 
moral de sa maman et interprète facilement ce langage et la mimique qui l’ac-
compagne. Il existe par ailleurs aussi toute une variété de véritables berceuses 
traditionnelles que chantent les mamans pendant la nuit en présence du mari 
ou en son absence, comme signe de tendresse. Lenfant, plongé dans un état de 
jouissance, s’endort vite24.

La culture rwandaise nous montre que les enfants voient en leur mère 
une profonde compassion maternelle. Ils lui demandent parfois d’intervenir 
dans leur intercession auprès de leur père. Ils savent qu’avant d’arriver au leur 
père, c’est mieux de passer d’abord par leur mère. Les enfants, nous dit Sinayo-
bye, passent généralement par leurs mamans pour obtenir des faveurs auprès  
de leurs pères. Cet arrière-fond culturel n’a pas manqué d’avoir de l’influen-
ce sur la dévotion mariale spontanée chez les chrétiens rwandais : un des  

23	 Cf. F. Kabanza, Rwanda : découvrir une « littérature orale de famille », dans la revue 
Études littéraires africaines (Association pour l’Étude des Littératures africaines, Nu-
méro 20, 2005, p. 20.

24	 Cf. Ibid., p. 21.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 145 –

aspects forts de leur dévotion à la Mère de Dieu est de fait son rôle d’inter- 
cession25.

Un ecrivain Rwandais, Kabanza, nous donne quelques proverbes rwan-
dais qui montrent bien la relation croisée de la mère à son enfant. Il presente 
la première approche premièrement le contexte initial ou sens premier de la 
relation mère-enfant, deuxièmement le proverbe original en Kinyarwanda et 
en fin une proposition de traduction française26.
•	 Aucune maman qui est égale a une maman biologique. « Akabura ntikabo-

neke ni Nyina w’umuntu » ; Un manque qui ne peut pas être trouvé est une 
mère de l’homme.

•	 Les mauvais comportements de la mère (des parents) se transmettent  
à ses enfants : «Uwiba ahetse aba abwiriza uwo mu mugongo » ; La mère de 
mauvais caractère le transmet à l’enfant qu’elle porte au dos.

•	 Personne ne peut prétendre aimer un enfant plus que sa mère : « Urusha 
nyina w’umwana imbabazi aba ashaka kumurya »; Qui compatit à un en-
fant plus que sa mère voudrait l’avaler.

•	 L’enfant ne considère pas les difficultés de sa mère au même niveau que 
celle-ci le fait pour lui : « Umwana bamwereka aho nyina aguye agaseka, 
nyina bamwereka aho umwana aguye akarira » ; On montre à l’enfant où sa 
mère est tombée et il s’en moque, mais la mère pleure quand on lui montre 
où son enfant est tombé.

•	 La mère accepte son enfant quel qu’il soit et dans n’importe quelle situa-
tion: « Ubyaye ishyano araryonsa » ; Qui accouche un monstre lui donne 
son sein.

L’autre respect profond que la culture rwandaise réserve à une femme, se 
montre encore dans ses habits, en particulier la couronne qu’elle porte sur  
sa tête. D’où vient le nom « Umutegarugori », « celle qui porte une couronne ». 
Pour une femme rwandaise, porter la couronne symbolise la maternité. C’est 
ainsi qu’elle était portée par une mama qui a mis au monde, c’est-à-dire une 
femme qui a des enfants. Cette couronne signifie Reproduire et Vivre. Sa for-
me est comme un cercle, c’est-à-dire une corde incassable, sans début ni fin, 
comme l’unité de la communauté rwandaise. Elle était faite de bambou et de 
roseau. Le rite de porter une couronne est apparu sous le règne de Ruganzu 
Ndoli, vers 1510. Elle a été créé par Nyiraruganzu II Nyirarumaga comme 

25	 Cf. E. Sinayobye , 2015, op. cit., p. 43.
26	 Cf. F. Kabanza, 2005, op. cit., pp. 22–24.



TROISIÈME CHAPITRE

– 146 –

un signe d’honneur pour une mère. Elle a tout fait pour renforcer la valeur 
de la femme rwandaise dans la famille. Cette couronne pourrait être portée 
n’importe où en public, dans les cérémonies familiales, ou dans les fêtes litur-
giques, ; que ce soit avec ses enfants, avec son mari ou même seule. La femme 
rwandaise la porter avec fierté. Elle la porte en l’honneur de son mari, de ses 
enfants et même de son pays.

Dans le Rwanda ancien, il y avait encore la place de la femme en dehors 
de son foyer. La femme occupait une place de premier plan. Elle était partout 
présente jusqu’au niveau très élevé de la hiérarchie politique, administrative 
et militaire. Elle était épouse et mère dans le système familial. Elle s’occupait 
de travaux domestiques non musculaires. Il lui revenait de veiller à la réserve 
nécessaire à la subsistance du foyer. L’homme qui s’ingérait dans la gestion 
quotidienne du ménage était mal vu par la société. Cependant, cette place de 
choix dans bien des domaines n’était pas observée dans tous les aspects de la 
vie sociale27. Cependant, en dehors du foyer, le rôle de la femme était géné-
ralement presque effacé. Dans la vie publique, non seulement la multiplicité 
des tâches domestiques l’obligeait à rester à la maison, mais la coutume du 
foyer la maintenait aussi à l’écart de tout ce qui se faisait en dehors du mé-
nage. Elle contribuait surtout à la prospérité du ménage28. Certains adages, 
interdits et paradigmes traduisent des préjugés qui pesaient sur la femme et 
lui conféraient un statut d’infériorité: La femme ne s’assied pas sur la chaise de 
son mari aussi longtemps que celui-ci est en vie, « umugore ntiyicara ku ntebe 
y’umugabo akiriho »; Il est interdit à la femme de prêter la lance, l’arc ou la ha-
che de son mari. Cela peut lui causer un mauvais sort, « umugore ntawe yatiza 
icumu cyangwa umuheto cyangwa intorezo ». (Ngo byakenya umugabo we)29; 
La poule ne chante pas en présence du coq, « nta nkokokazi ibika isake ihari 
»; Dans le foyer où la femme parle, la machette retentit, « uruvuze umugore 
ruvuga umuhoro ».

Ces adages et interdits exprimaient une différentiation acceptée par la  
société entre les activités de la femme et celles de l’homme. La distinction  
s’observait également dans les cérémonies et les pratiques qui suivaient la nais-

27	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 234.
28	 Cf. G. Mbonimana, Le royaume du Rwanda des origines à 1900, Commission Natio-

nale pour l’Unité et la Réconciliation (CNUR) Sous la direction de BYANAFASHE 
Déo et RUTAYISIRE Paul, Histoire du Rwanda : Des origines à la fin du XXè siècle, 
Dépôt légal. 2ème édition, Kigali, 2016, p. 152.

29	 Cf. A. Bigirumwami, 1974, op. cit., pp. 43-44.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 147 –

sance du garçon et de la fille. Elles étaient en fonction du rôle que chacun 
était appelé à jouer dans la société. Une lance et un bouclier étaient donnés 
au garçon quand on lui donnait un nom pour lui souhaiter de devenir un bon 
guerrier. Dans les mêmes circonstances, était donné à la fille du matériel de 
vannerie comme signe de souhait de bonne ménagère. En plus, «la coutume 
ne reconnaît pas l’égalité de droit entre l’homme et la femme, les structures pa-
trilinéaires de la famille donnent le pouvoir et la richesse aux hommes»30. La 
femme était considérée comme agent de production des biens et de reproduc-
tion des enfants. Cela lui conférait un grand respect. De son côté, elle devait  
à son époux respect et soumission. Elle devait élargir la famille de son mari31.  
À la suite de son rôle économique et social, la femme était très respectée.  
Il était interdit d’assassiner une femme. Au cas de transgression de cet interdit, 
la famille du meurtrier perdait un des leurs chaque fois que les femmes de 
son âge avaient un bébé pour compenser le bébé auquel l’assassinée aurait pu 
donner le jour32.

Sur le plan politique, la reine mère « umugabekazi » occupait une place 
importante dans la vie du pays. Elle n’avait pas de tâches bien précises, mais 
partageait avec son fils (roi) les charges et les prérogatives33. Par exemple, 
quand on offrait au roi des cadeaux, on en offrait en même temps à la reine 
mère. L’influence de la reine mère sur le roi dépendait de la personnalité de ce 
dernier. Toutefois, la responsabilité du royaume incombait au roi, sauf quand 
il était mineur; c’était alors la reine mère qui prenait les rennes du pouvoir. Le 
rôle politique de la Reine Mère dans le Rwanda traditionnel, montre que pour 
les Rwandais, la valeur de la femme réside dans sa maternité. La mère du roi 
avait une mission politique qui peut partiellement éclairer la dévotion que les 
Rwandais ont toujours réservée à la Sainte Vierge, considérée dans leur men-
talité religieuse comme reine, Umwamikazi. La reine-mère régnait avec son 
fils roi et elle avait un grand pouvoir d’intercession auprès de son fils. Comme 
son fils roi, elle pouvait elle aussi prononcer des sentences. Toutes les grandes 
décisions politiques exigeaient son assentiment et le roi ne pouvait rien refuser 
à sa mère. Il était donc de coutume de passer par la reine-mère pour arriver 
au roi.

30	 Cf. J. Adriaenssens, La parenté, le mariage et la famille, Butare, 1964, p. 148.
31	 Cf. G. Mbonimana, 2016, (2ème édition ) op. cit., pp. 152-153.
32	 Cf. A. Kagame, 1954, op.cit., p. 80.
33	 Cf. B. Muzungu, État Rwandais pré-colonial, in Cahiers Lumière et Société, No 7,  

Kigali, 1997, pp.10-14.



TROISIÈME CHAPITRE

– 148 –

La fonction politique de la reine-mère dépassait de loin la relation mère-
fils. On peut dire qu’une fois que la mère du monarque devenait reine-mère, 
sa nouvelle identité était appelée à aller au-delà de sa maternité physique pour 
s’étendre à tout le Royaume. Elle assumait sa fonction politique pour le bien 
de la nation, devenant en quelques sorte la reine-mère de tout le pays dans le 
sens de celle qui est auxiliaire à l’autorité suprême du roi, son fils. C’est dans 
cet ordre que l’on peut comprendre la pratique des reine-mères adoptives en 
cas d’absence de celle biologique34. S’appuyant sur l’avis de Mgr Bigirumwami, 
le même auteur continuant en affirmant que cette vénération culturelle que les 
Rwandais décernaient à la mère surtout à la reine-mère n’est pas sans influence 
positive sur leur dévotion spontanée à la Vierge Marie. Si la Mère du Verbe,  
« Nyina wa Jambo » a été accueillie avec enthousiasme et avec gratitude chez-
eux (Rwandais), cela tient à l’affection profondément ancrée dans l’âme rwan-
daise à l’égard de la mère ; c’est pour cela que la tradition rwandaise n’admettait 
pas un roi au trône sans sa maman (vraie ou adoptive)35. Sur le plan du pro-
tocole, la reine « umwamikazi », la reine-mère « umugabekazi » étaient sur le 
même pied d’égalité que le roi « umwami ». Quant au domaine judiciaire, la 
justice était en principe une affaire d’hommes. La femme n’avait pas le droit  
de parler en public de peur d’être bannie36.

3.2.2.4. La place et les responsabilités des enfants et des personnes 	
	  âgées

La socialisation qui commence dès l’enfance, comme l’explique Adekunle, se 
poursuit à l’âge adulte lorsque les relations interpersonnelles deviennent le pi-
lier du mode de vie communautaire37. Les enfants rwandais sont élevés pour 
observer et respecter leur culture et leurs coutumes en participant à des acti-
vités sociales. Conformément à leur culture, la jeunesse rwandaise respecte 
grandement ses aînés et accorde une grande estime à l’ancienneté. L’appren-
tissage du respect constitue une grande partie du processus de socialisation et 
d’acculturation d’un enfant et fait partie de l’éducation à la maison. La culture 
ne permet pas aux plus jeunes de regarder les plus âgés en face, et un jeune 
n’est pas autorisé à serrer la main d’une personne âgée. Les jeunes se tournent 

34	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 44.
35	 Cf. Ibid., pp. 44-45.
36	 Cf. G. Mbonimana, 2016, (2ème édition ) op. cit., pp. 157-159.
37	 Cf. J.O. Adekunle, 2007, op. cit., pp. 116-117.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 149 –

vers les aînés pour obtenir des instructions et des conseils dans les relations 
sociales38.

Grands-parents: Gardiens des traditions, offrent sagesse et conseils. Oncles 
et tantes : Soutien éducatif et moral, rôle de suppléance parentale. Les anciens 
du village et les gens impeccables « inyangamugayo » confèrent également de 
la dignité à leur culture en jouant un rôle clé pour garantir que les gens vivent 
en paix. Ils conseillent ou encouragent les bons comportements et tentent de 
donner l’exemple d’une relation sociale et d’un mode de vie rwandais appro-
priés. Un dicton africain dit : « Amagambo y’abakuru ni amagambo y’ubwenge »  
(Les paroles des anciens sont les paroles de la sagesse). Dans les tribunaux ga-
caca (la méthode culturelle rwandaise de résolution des conflits), les anciens 
jugent des affaires mineures telles que les revendications de droits d’héritage, 
les conflits fonciers, les malentendus conjugaux et les dommages matériels, 
parce que les jeunes ne sont pas considérés comme capables d’égaler la sa-
gesse des aînés. Aucun membre de la société n’est considéré comme exclu car 
les délinquants sont souvent rapidement réintégrés dans la communauté. Un 
proverbe rwandais accentue la centralité des anciens : « Ijambo ry-umukuru 
ritorwamo igufwa » (De la parole d’un ancien naît un os)39.

3.3. La parenté au Rwanda : une terminologie riche et précise

La culture rwandaise est riche mais elle est en train de perdre certains de ses 
piliers, à cause surtout de la mondialisation et de la technologie de l’informa-
tion qui font que le monde est devenu comme une petite agglomération où 
l’on trouve tout un mélange de cultures. Nyombayire explique que ce défi de la 
mondialisation a affecté la famille rwandaise. Il dit ceci:

[…] Mais hélas, les temps et l’état du monde en ce moment de notre his-
toire n’épargnent rien ni personne, et la famille est malheureusement la 
première cible […] Désormais, puisque « le monde est devenu un village 
», les africains (et les Rwandais en sont) ont presque honte d’être eux-mê-
mes, dans tous les secteurs de la vie ils veulent imiter l’occident, et ceci 
n’épargne pas la famille40.

38	 Cf. Ibid., p. 117.
39	 Cf. Ibid.
40	 Cf. F. Nyombayire, La famille au Rwanda aujourd’hui : Entre tradition, valeurs chré-

tiennes et vagues du présent, [Sans Editeur], Varsovie, 2021. p. 7.



TROISIÈME CHAPITRE

– 150 –

Au fil du temps, les langues étrangères dominent le kinyarwanda, ce qui 
entraîne une perte progressive de la généalogie et des valeurs culturelles rwan-
daises. Les parents, plutôt que d’enseigner à leurs enfants ces traditions, es-
pèrent qu’ils les apprendront en langues étrangères. Traditionnellement, un 
enfant rwandais grandit en apprenant les relations familiales, ce qui lui permet 
de développer des savoir-vivre et savoir-faire importants pour interagir avec 
les autres.

3.3.1. Les mots pour dire famille, avec une attention particulière  
           aux liens primaires, secondaires et élargis

La relation primaire constituée de la cellule sociale fondamentale « mari/
femme, père/mère, fils/fille ». Relation secondaire composée de « grand-pè-
re/grand-mère, oncle/tante ». Relation étendue composée de « cousin/nièce, 
beaux-parents et relations familiales éloignées connues sous le nom de « bene 
wacu »41.

3.3.1.1. Termes spécifiques des membres de la famille qui ont une  
	  relation primaire

Une relation primaire constituée de la cellule sociale fondamentale « mari/
femme, père/mère, fils/fille ». Les termes suivants montrent une relation fami-
liale rwandaise42. Personne fait référence à l’orientation de qui parle, qui écoute 
et qui ou quoi est en train d’être parlé de. Le locuteur est la première personne, 
comme en Français Je , Nous. Celui qui écoute, aussi appelé le destinataire, est 
la deuxième personne, comme en Français Tu, Vous. La personne ou la chose 
dont il est discutée est appelée la troisième personne et se rapporte en Français 
[Il, Elle], [Ils, Elles]. Ceci est très important pour faire face aux pronoms et 
démonstratifs Rwandais. On va les décrire suivant le sexe des ascendants, leur 
degré de parenté, et la personne grammaticale.

Umugabo/Mari/Homme : n.masc.1er pers. singl. Première classe nominale 
{mu}. Au pluriel : Abagabo :deuxième classe nominale {ba}. Le radical de ces 

41	 Cf. Elias, Rwandan Family Relationships, 2018,
	 https://elias.unix.fas.harvard.edu/index.php/node/1677, [29.12.2023].
42	 Cf. R.D. Zorc and L. Nibagwire, Kinyarwanda and Kirundi Comparative Grammar, 

Dunwoody Press, 2007, p.14. ; REB, 2020, op. cit., p. 12.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 151 –

mots c’est : gabo.(u-mu-gabo, a-ba-gabo): homme(s), mari(s), époux. Ce mot 
peut être utilisé dans différentes classes nominales. Par exemple : ubugabo du 
14eme classe nominale : entêtement)43. Le terme : « umugabo », est attribué 
un mâle adulte. Dans la culture rwandaise, umugabo/ homme est celui qui 
est le chef de famille nucléaire. “Le mari incarne l’autorité et il a le statut de  
« chef de famille » (umutware w’umuryango). Même aujourd’hui, il n’est pas 
rare d’entendre en public une femme appeler plus ou moins fièrement son 
mari « umutware wanjye » (mon chef) ”44. Le terme umugabo a le correspon-
dant des adjectifs possessifs : (mon, ton, son) lorsqu’il est appliqué au mari qui 
a une seule femme et (notre, votre, leur) au mari qui a plusieurs femmes.
•	 1ère per. sing.: umugabo wanjye/mon mari; et 1ère per. pl. : umugabo wacu/

notre mari.
•	 2ème per. sing.: umugabo wawe/ton mari; et 2ème per. pl. : umugabo wa-

nyu/votre mari.
•	 3ème per. sing.: umugabo we/son mari; et 3ème per.pl. : umugabo wabo/

leur mari.

Umubyeyi/parent, géniteur]45, n.masc.1ère pers. singulier. Première classe no-
minale {mu}. Au pluriel : Ababyeyi : deuxième classe nominale {ba}. L’un de 
mes parents peut porter le nom de : Umubyeyi. La famille rwandaise est vrai-
semblablement basée sur deux individus, mari et femme (umugabo n’umugore) 
qui deviennent les parents d’enfants (ababyeyi b’abana): Le radical de ces mots 
c’est :byéeyi (u-mu-byéeyi, a-ba-byéeyi). Il y a un mot : ububyeyi : maternité. 
Du classe nominale 14. 

Comme le rappelle Biziyaremye, le terme « umubyeyi » vient du verbe 
Kinyarwanda « kubyara », donner naissance, engendrer. Néanmoins, au sens 
large, ce terme est équivoque puisqu’il designe à la fois l’un ou l’autre des pa-
rents d’un enfant, son père ou sa mère. Il s’étend également aux éducateurs ou 
aux bienfaiteurs de qulqu’un, un sens « wambereye umubyeyi » pour signifier, 
vous avez subvenu à mes besoins, vous avez bien pris soin de moi. Au sens 
strict, c’est le propre de la mère, car elle est la seule à avoir « nyababyeyi » ou 
utérus. Cela signifie spécifiquement la génitrice, ou la mère qui donne bio-
logiquement naissance à un enfant et le nourrit. Ainsi, le fait d’accoucher est 

43	 Cf. C.M. Overdulve, 1975, op. cit., p. 332.
44	 Cf. P. Bicamumpaka, 2021, op. cit., p. 27.
45	 Cf. Ibid., p. 330.



TROISIÈME CHAPITRE

– 152 –

traduit en Kinyarwanda par le verbe « kubyara » et la femme qui accouche est 
proprement appelée « umubyeyi ». Et la maternité ou l’état d’être « umubyeyi 
» est rendu par un terme connexe « ububyeyi ». De plus, le terme « ububyeyi 
», appliqué principalement à la maternité, contient également d’autres valeurs 
rwandaises comme la tendresse, la gentillesse, la piété, la responsabilité, la mi-
séricorde. Ainsi, le concept « umubyeyi », quel qu’en soit le sens, est tenu pour 
sacré. Les termes « kubyara », « umubyeyi » et « ububyeyi » traduisent égale-
ment la conception traditionnelle rwandaise de la béatitude ou de l’épanouis-
sement de quelqu’un qui consiste principalement en kubyara ou kugira uru-
byaro (avoir plusieurs enfants ). Au Rwanda, la progéniture comble les parents 
du plus grand bonheur, d’où le proverbe rwandais l’explique bien : « Ukwibyara 
gutera ababyeyi ineza » On pense que les parents s’immortalisent à travers leur 
progéniture46.
•	 1ère per. sing. : umubyeyi wanjye/mon parent ; ababyeyi banjye/mes pa-

rents et 1ère per. pl. : umubyeyi wacu/notre parent ; ababyeyi bacu/nos 
parents.

•	 2ème per. sing : umubyeyi wawe/ton parent ; ababyeyi bawe/tes et 2ème 
per. pl. : umubyeyi wanyu/votre parent ; ababyeyi banyu/vos parents.

•	 3ème per. sing. : umubyeyi we/son parent; ababyeyi be/ses parents et 3ème 
per.pl. : umubyeyi wabo/leur parent; ababyeyi babo/leurs parents.

Umwana/enfant : n.masc.1ère pers. singl. L’un des enfants des parents, fille 
ou garçon peut porter le nom de « umwana ». il est de la première classe no-
minale {mu}. Au pluriel : Abana/enfants : deuxième classe nominale {ba}. Le 
radical de ces mots c’est : ana. (Umwana: u-mu-ana - u → w/-J [“u” se change 
“w” devant la voyelle]; Abana: a - ba - ana - u → ø/-J [a est annulé devant une 
autre voyelle])47. Ce mot peut être utilisé dans différentes classes nominales 
par exemple : ubwâana : enfance]48.
•	 1ère per. sing. : umwana wanjye/mon enfant ; abana banjye/mes enfants et 

1ère per. pl. : umwana wacu/notre enfant ; abana bacu/nos enfants.
•	 2ème per. sing : umwa wawe/ton enfant ; abana bawe/tes enfants et 2ème 

per. pl. : umwana wanyu/votre enfant ; abana banyu/vos enfants.

46	 Cf. G. Biziyaremye, 2023, op. cit., pp. 116-117.
47	 Cf. REB, 2020, op. cit., p. 11.
48	 Cf. C.M. Overdulve, 1975, op. cit., p. 328.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 153 –

•	 3ème per. sing. : umwana we/son enfant; abana be/ses enfant et 3ème per.
pl. : umwana wabo/leur enfant; abana babo/leurs enfants.

Umuhungu/garçon :un enfant de sexe masculin : n.masc.1er pers. singl. Pre-
mière classe nominale {mu}. Au pluriel : Abahungu/garçons : deuxième classe 
nominale {ba}. Le radical de ces mots c’est : hungu :hungu (u-mu-hungu, a-ba-
hungu) : garçon (s), fils]49. Littéralement (umuhungu): héritier de mes veuves 
(le verbe guhungura — épouser la veuve d’un parent)50.
•	 1ère per. sing. : umuhungu wanjye/mon garçon ; abahungu banjye/mes 

garçons et 1ère per. pl. : umuhungu wacu/notre garçon ; abahungu bacu/
nos garçons.

•	 2ème per. sing : umuhungu wawe/ton garçon ; abahungu bawe/tes garçons 
et 2ème per. pl. : umuhungu wanyu/votre garçon ; abahungu banyu/vos 
garçons.

•	 3ème per. sing. :umuhungu we/son garçon ; abahungu be/ses garçons et 
3ème per.pl. : umuhungu wabo/leur garçon ; abahungu babo/leurs gar-
çons.

Umukobwa/fille : un enfant de sexe féminin : n.fem.1er pers. singl. Première 
classe nominale {mu}. Au pluriel : Abakobwa/filles : deuxième classe nomi-
nale {ba}. Le radical de ces mots c’est :kobwa :koôbwa (u-mu-koôbwa, a-ba-
koôbwa) : fille/filles]51. Littéralement (umukobwa) : du verbe gukobwa : celle 
qui mène la dot dans la famille, [ma fille]ma finançable ]52.
•	 1ère per. sing. : umukobwa wanjye/ma fille ; abakobwa banjye/mes filles et 

1ère per. pl. : umukobwa wacu/notre fille ; abakobwa bacu/nos filles.
•	 2ème per. sing : umukobwa wawe/ta fille ; abakobwa bawe/tes filles et 2ème 

per. pl. : umukobwa wanyu/votre fille ; abakobwa banyu/vos filles.
•	 3ème per. sing. :umukobwa we/sa fille ; abakobwa be/ses filles et 3ème per.

pl. : umukobwa wabo/leur fille ; abakobwa babo/leurs filles.

Pour mettre en avant l’importance des valeurs collectives dans l’éducation de  
la jeune fille car elle influene l’avenir de toute la société, les Rwandais disent 
dans leur proverbe que : « Umukobwa si uw’umwe, ni uw’ihanga » ( La fille 

49	 Cf. Ibid., p. 335.
50	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 111.
51	 Cf. C.M. Overdulve, 1975, op. cit., p. 338.
52	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 111.



TROISIÈME CHAPITRE

– 154 –

n’appartient pas à une seule personne, mais à toute la nation). Ce proverbe 
souligne que l’éducation et la conduite d’une fille concernent toute la commu-
nauté. Mais celle-ci, est invitée à adopter un comportement exemplaire, car 
ses erreurs peuvent affecter l’image et l’honneur des autres, et pas seulement 
le sien. D’où l’autre proverbe rwandais dit que : « Umukobwa aba umwe agatu-
kisha bose », (Une fille seule peut déshonorer toutes les autres ). Ce proverbe 
met en avant l’idée qu’une seule fille, par son comportement ou ses actions, 
peut nuire à la réputation de tout son groupe ou de toutes les autres filles. Cela 
reflète une réalité sociale où, parfois, les actions individuelles peuvent avoir un 
impact sur la perception collective. Si une personne agit mal, cela peut amener 
les autres à juger l’ensemble du groupe, ici, en l’occurrence, les autres filles ou 
femmes. La fille qui est considerée comme la pierre fondemantale de la socié-
té, doit être sous l’accompagnement, du conseil et du soutien communautaire 
pour qu’elle puisse progresser, atteindre ses objectifs ou devenir indépendante. 
Rappelons que « Umukobwa » (une fille) qui n’a pas de guide ou de mentor 
pour l’accompagner dans sa vie, en particulier pour se marier ou réussir dans 
la société, reste coincée dans son état initial, souvent sous la protection ou la 
dépendance de sa mère, d’où l’adage rwandais revele que « Umukobwa wabuze 
umuranga yaheze mwa nyina » (Une fille qui manque d’intermédiaire reste 
chez sa mère ). L’umuranga fait référence à un intermédiaire, une personne qui 
sert de guide ou de facilitateur, notamment lors du mariage, mais aussi dans 
d’autres aspects de la vie sociale.

Umuvandimve: consanguin parent, consanguin de la même génération (pro-
ches non précisés) relation) [lit: venant d’un ventre.
•	 1ère per. sing. : umuvandimwe wanjye/mon consanguin ; abavandimwe  

banjye/mes consanguins et 1ère per. pl. : umuvandimwe wacu/notre con- 
sanguin ; abavandimwe bacu/nos consanguins.

•	 2ème per. sing.: umuvandimwe wawe/ton consanguin ; abavandimwe bawe/
tes consanguins et 2ème per. pl. : umuvandimwe wanyu/votre consanguin 
; abavandimwe banyu/vos consanguins.

•	 3ème per. sing.: umuvandimwe we/son consanguin ; abavandimwe be/ses 
consanguins et 3ème per. pl.: umuvandimwe wabo/leur consanguin ; aba-
vandimwe babo/leurs consanguins.

La bonne manière en kinyarwanda d’établir les relations entre les frères 
et soeurs est structurée comme suit : pour un garçon à une fille il utilisera  
« mushiki » (soeur) ; pour une fille à un garçon elle utilisera « musaza ». De 



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 155 –

frère à un frère on dit « mukuru » (grand-frère) ou « murumuna » (petit-frère). 
Une soeur à une soeur dit « mukuru ou murumuna » ( grande/petite soeur).

Musaza : frère. n.masc.première classe nominale, Basaza au pluriel. deuxième 
classe nominale. Le mot müsâza se dit uniquement d ’un garçon par rapport 
à sa soeur : un garçon ne peut l’employer à l’égard de son frère. D ’où il suit 
que pour traduire exactement ce terme en français, on devrait dire : musaza = 
frère de la soeur. Ce mot de musaza doit être toujours accompagné de l’adjectif 
possessif correspondant, qui doit en déterminer l’attribution. On n ’est pas mu-
saza tout court, mais musaza d’Une-telle. Le mot musaza ne peut comporter le 
préfixe u- au singulier (umusaza), ni a- au pluriel = (abasaza). En ce dernier 
cas, en effet, il signifie : vieillard53.
•	 1ère per. sing. : musaza wanjye/mon ferère ; basaza banjye/mes ferères et 

1ère per. pl. : musaza wacu/notre ferère ; basaza bacu/nos ferères.
•	 2ème per. sing :musaza wawe/ton ferère ; basaza bawe/tes ferères et 2ème 

per. pl. :musaza wanyu/votre ferère; basaza banyu/vos ferères.
•	 3ème per. sing. : musaza we/son ferère; basaza be/ses ferères et 3ème per.

pl. : musaza wabo/leur ferère; basaza babo/leurs ferères.

N.B : Ce terme s’applique à un frère(s) d’une soeur des mêmes parents ou de 
parents différents, c’est-à-dire qu’ils ne partagent pas les deux parents. L’autre 
personne qui peut être apparentée est un descendant mâle des parentes fémi-
nines de la mère ou des parentes masculines du père. Le radical est : -sáaza 
(mu-sáaza/frère,; ba-sáaza/frères) d’une femme54.

Mushiki : Soeur.n.fem. première classe nominale, Bashiki au pluriel. deuxiè-
me classe nominale. Ce mot devrait également se traduire en français par : 
soeur du frère. Une fille ne peut l’employer à l’égard de sa soeur. Il doit égale-
ment s’accompagner toujours de l’adjectif possessif correspondant qui en dé-
termine l’attribution, car la fille n’est pas mûshïki tout court, mais müshïki de 
quelqu’un55.
•	 1ère per. sing. : mushiki wanjye/ma soeur ; bashiki banjye/mes soeurs et 

1ère per. pl. :mushiki wacu/notre soeur ; bashiki bacu/nos soeurs.

53	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 106-107.
54	 Cf. C.M. Overdulve, 1975, op. cit., p. 345.
55	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 107.



TROISIÈME CHAPITRE

– 156 –

•	 2ème per. sing : mushiki wawe/ta soeur ; bashiki bawe/tes soeurs et 2ème 
per. pl. :mushiki wanyu/votre soeur ; bashiki banyu/vos soeurs.

•	 3ème per. sing. : mushiki we/sa soeur; bashiki be/ses soeurs et 3ème per. 
pl. : mushiki wabo/leur soeur; bashiki babo/leurs soeurs.

N.B : Ce terme s’applique à une soeur(s) d’un frère des mêmes parents ou de 
parents différents, c’est-à-dire qu’ils ne partagent pas les deux parents. L’autre 
personne qui peut être apparentée est une descendante des parentes féminines 
de la mère ou des parentes masculines du père. Le radical est: -shíki (mu-shiki/
soeur; ba-shiki/soeurs) d’un homme)]56.

Data/Papa : Les termes « Data »ou « Papa » sont utilisés pour désigner “mon 
père”. C’est un n.masc.première classe nominale. « Data » est la version cou-
rante du mot en Kinyarwanda, la langue nationale, tandis que « Papa » est une 
forme plus familière ou informelle, souvent influencée par d’autres langues 
comme le français.
•	 1ère per. sing. : data wanjye/mon père ; badata banjye/mes pères et 1ère 

per.pl. : data wacu/notre père ; badata bacu/nos pères.
•	 2ème per. sing: so wawe/ton père ; baso bawe/tes pères et 2ème per. pl. : so 

wanyu/votre père ; baso banyu/vos pères.
•	 3ème per.sing. : se we/son père; base be/ses pères et 3ème per.pl. : se wabo/

leur; base babo/leurs pères.

N.B : Si quelqu’un épouse votre mère après le décès de votre père et ce cou-
ple cohabite dans la maison de votre père, cet homme est : « Umwinjirira » 
(l’intrus ) c’est-à-dire (celui qui entre clandestinement) ; Mais s’il épouse votre 
mère et la ramène chez lui conformément à la loi civile, il sera appelé son mari 
et non « umwinjirira ». Alors tous les enfants qui seront nés de ce couple seront 
tes frères et tes soeurs partageant le sang de ta mère. Dans ce cas il est ton père 
ou ton papa adoptif non biologique.

Mama : Ma mère. n.fém.première classe nominale. Dans la culture rwandaise, 
le mot « mama » peut désigner à la fois la mère biologique et la mère adoptive 
ou toute autre figure maternelle. Lorsqu’il s’agit spécifiquement de la mère bio-
logique, le terme est souvent précisé par l’ajout de « mama wanjye » qui signifie 
(ma mère biologique). Cependant, dans le langage courant, « mama » tout seul 

56	 Cf. C.M. Overdulve, 1975, op. cit., p. 332.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 157 –

est généralement compris comme faisant référence à la mère biologique, sauf 
si le contexte indique autrement.
•	 1ère per. sing. : mama wanjye/ma mère57 ; bamama banjye/mes mères et 

1ère per. pl. : mama wacu/notre mère ; bamama bacu/nos mères.
•	 2ème per. sing : nyoko/ta mère ; 2ème per. pl. : banyoko/vos mères.
•	 3ème per. sing. : nyina/sa mère; 3ème per.pl. : banyina/leurs mères.

La forme “muka” exprime « épouse de », à la fois de manière générale et en ce 
qui concerne les relations par alliance58. Mukadata c’est une femme de votre 
père après la mort de ta propre maman.
•	 1ère per. sing. : Mukadata (la femme de mon père ).
•	 2ème per. sing. : Mukaso (la femme de ton père ).
•	 3ème per. sing. : Mukase ( la femme de son père).

La forme “mwene” « enfant de » fait référence à un demi-frère ou une demi-
soeur, par exemple, paternel et frère ou soeur maternel »59.

Mwene mama : Frère maternel : Comment s’appellent mutuellement deux frè-
res ? L’un dit de l’autre : mwene-mama = fils de ma mère. L ’aîné est : « mukuru 
wa » ( le grand frère de). Le cadet est : murumuna wa = (petit frère de). Étant 
donné qu’ils ont la même mère, ils sont : ibyenenyina. S’ils avaient une même 
mère et deux pères différents, ils seraient toujours ibyenenyina ; mais on pré-
ciserait : basangiye nyina = ils ont commune mère (sous-entendu : donc les 
pères sont différents).

Mukuru : Grand(e). Le terme « mukuru » (grand(e)) exprime un frère ou une 
soeur que nous partageons les deux parents mais plus âgé(e) que moi. Il (elle) 
peut être né(e) séparément de ma mère ou de mon père, c’est-à-dire que nous 
ne partageons pas les deux parents. Une autre personne à qui on peut attribuer 
cette relation est un descendant féminin des soeurs de ma Mère ou des frères 
de mon Père mais plus âgé que moi. Ce titre est utilisé pour les deux sexes 
(masculin et féminin). Voyons les termes appropries d’un frère ou d’une soeur 
aîné(e)60.

57	 Cf. Ibid., p. 339.
58	 Cf. R.D. Zorc, 2007, op. cit., p. 14.
59	 Cf. Ibid.
60	 Cf. C. M. Overdulve , 1975, op. cit., p. 338.



TROISIÈME CHAPITRE

– 158 –

•	 1ère per. sing. : mukuru wanjye/mon grand frère/ma grande soeur ; bakuru 
banjye/mes grands frères/grandes soeurs et 1ère per.pl. : mukuru wacu/
notre grand frère/ grande soeur ; bakuru bacu/nos grands frères/grandes 
soeurs.

•	 2ème per. sing. : mukuru wawe/ton grand frère/ta grande soeur ; bakuru 
bawe/tes grands frères/grandes soeurs et 2ème per.pl.: mukuru wanyu/vo-
tre grand frère/ grande soeur ; bakuru banyu/vos grands frères/grandes 
soeurs.

•	 3ème per. sing. : mukuru we/son grand frère/sa grande soeur ; bakuru be/
ses grands frères/ses grandes soeurs et 3ème per.pl.: mukuru wabo/leur 
grand frère/ grande soeur ; bakuru babo/leurs grands frères/ grandes 
soeurs.

Murumuna : petit(e). Le terme « murumuna » (petit(e)) exprime un frère ou 
une soeur que nous partageons les deux parents mais plus petit(e) que moi. Il 
(elle) peut être né(e) séparément de ma mère ou de mon père, c’est-à-dire que 
nous ne partageons pas les deux parents. Une autre personne à qui on peut at-
tribuer cette relation est un descendant féminin des soeurs de ma Mère ou des 
frères de mon Père mais plus petit(e) que moi. Ce titre est utilisé pour les deux 
sexes (masculin et féminin). Voyons les termes appropries de cette expressio.
•	 1ère per. sing.: murumuna wanjye/mon petit frère/ma petite soeur ; ba-

rumuna banjye/mes petits frères/petites soeurs et 1ère per.pl.: murumuna 
wacu/notre petit frère/ petite soeur ; barumuna bacu/nos petits frères/ pe-
tites soeurs.

•	 2ème per. sing.: murumuna wawe/ton petit frère/ta petite soeur ; barumu-
na bawe/tes petits frères/petites soeurs et 2ème per.pl.: murumuna wanyu/
votre petit frère/petite soeur ; barumuna banyu/vos petits frères/petites 
soeurs.

•	 3ème per. sing.: murumuna we/son petit frère/sa petite soeur ; barumuna 
be/ses petits frères/ses petites soeurs et 3ème per.pl.: murumuna wabo/leur 
petit frère/petite soeur ; barumuna babo/leurs petits frères/petites soeurs.

Mwene data : Frère paternel : S’ils avaient le même père, et deux mères diffé-
rentes, l’un dirait de l’autre :
•	 1ère per. sing.: mwene data (l’enfant de mon père) ; 1ère per.pl.: bene data 

(les enfants de mon père).



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 159 –

•	 2ème per. sing.: mwene so (l’enfant-de ton père) ; 2ème per.pl.: bene so (les 
enfants de ton père).

•	 3ème per. sing.: mwene se (l’enfant-de son père) ; 3ème per.pl.: bene se (les 
enfants de son père).

3.3.1.2. Termes spécifiques des membres de la famille qui ont une  
	  relation secondaire

Une relation secondaire consistant en « grand-père/grand-mère, oncle/tante 
». Les noms de réseau exprimant des relations sont principalement construits 
à partir de noms communs indiquant des liens familiaux, basés sur les ter-
mes data et mama à la première, deuxième et troisième personne du singu-
lier (mama/ma, nyoko, nyina/nyira, data, so, se, soko). Ces termes sont ensuite 
combinés avec des mots contenant un adjectif relationnel tels que buja, rume, 
senge, bukwe, kuru ou kuruza, donnant ainsi naissance à des noms qui reflètent 
différentes relations familiales et sociales61. Les formes suivies du terme kuru, 
qui signifie (plus âgé), sont utilisées pour désigner les grands-parents ainsi que 
les petits-fils et petites-filles. En revanche, les formes suivies de kuruza font 
référence aux arrière-grands-parents ainsi qu’aux arrière-petits-fils et arrière-
petites-filles.

Sogokuru : Le terme Sogokuru désigne le grand-père. Il fait référence au père 
du père ou au père de la mère, selon le contexte. C’est le parent mâle qui donne 
naissance au mon père ou à ma mère. Cette relation peut s’étendre à ses frères 
et même à leur père.
•	 1ère per. sing.: Sogokuru (mon grand-père )
•	 2ème per. sing.: Sogokuru (ton grand-père)
•	 3ème per. sing.: Sekuru (son grand-père)

Sogokuruza: Le terme Sogokuruza désigne l’arrière-grand-père, c’est-à-dire le 
père du grand-père ou de la grand-mère. Ce terme est utilisé pour marquer 
une génération encore plus ancienne que celle du grand-père, soulignant ainsi 
l’importance des ancêtres et des aînés dans la culture rwandaise.

61	 Cf. REB, 2020, op. cit., p. 12-13.



TROISIÈME CHAPITRE

– 160 –

Nyogokuru: Le terme Nyogokuru désigne la grand-mère. Il fait référence à la 
mère du père ou à la mère de la mère, selon le contexte. C’est la mère qui donne 
naissance au mon père ou à ma mère. Cette relation peut s’étendre à ses soeurs 
et même à leur mère.
•	 1ère per. sing.: nyogokuru (ma grand-mère )
•	 2ème per. sing.: nyogokuru (ta grand-mère)
•	 3ème per. sing.: nyirakuru (sa grand-mère)

Nyogokuruza: Le terme Nyogokuruza dans les relations familiales rwandaises 
désigne l’arrière-grand-mère, c’est-à-dire la mère du grand-mère ou du grand-
père.

Dans la culture rwandaise, la figure de Sogokuru (le grand-père) et de la 
Nyogokuru (grand-mère) est très respectée. Les grands-parents jouent souvent 
un rôle clé dans la transmission des valeurs, des coutumes et des connaissan-
ces intergénérationnelles au sein de la famille. Ces grands-parents en général 
sont vus donc comme des piliers de la sagesse et du savoir ancestral. Comme 
les grand-parents, les arrières grands-parents sont aussi profondément respec-
tés et considérés comme des gardiens de la mémoire familiale et des traditions, 
souvent invoqués pour bénir ou guider les descendants.

Umwuzukuru: Le terme « Umwuzukuru » dans les relations familiales rwan-
daises désigne le petit-fils ou la petite-fille. Il s’agit donc des descendants des 
enfants d’une personne, que ce soit du côté paternel ou maternel. En peu de 
mot ce sont des enfants de mon fils ou de ma fille. Dans la culture rwandaise, 
les relations entre grands-parents (Sogokuru et Nyogokuru) et leurs petits-en-
fants (Abuzukuru ) sont généralement très importantes, marquées par le res-
pect, la transmission des savoirs, et le lien familial intergénérationnel.
•	 1ère per. sing.: umwuzukuru wanjye/mon petit fils/ma petite fille ; abuzuku-

ru banjye/mes petits fils/petites filles et 1ère per.pl.: umwuzukuru wacu/
notre petit fils/ petite fille ; abuzukuru bacu/nos petits fils/ petites filles.

•	 2ème per. sing.: umwuzukuru wawe/ton petit fils/ta petite fille ; abuzukuru 
bawe/tes petits fils/petites filles et 2ème per.pl.: umwuzukuru wanyu/votre 
petit fils/petite fille ; abuzukuru banyu/vos petits fils/petites filles.

•	 3ème per. sing.: umwuzukuru we/son petit fils/sa petite fille ; abuzukuru 
be/ses petits fils/ses petites filles et 3ème per.pl.: umwuzukuru wabo/leur 
petit fils/petite fille ; abuzukuru babo/leurs petits fils/petites filles.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 161 –

Umwuzukuruza : Le terme « Umwuzukuruza » désigne l’arrière-petit-fils ou 
l’arrière-petite-fille. Il s’agit donc des enfants des petits-enfants, marquant une 
génération au-delà des petits-enfants (Umwuzukuru/Abuzukuru). Ce sont 
donc des enfants de mon petit fils ou ma petite fille.
	 Les racines /-séenge/ « tante paternelle » ou /-rúme/ « oncle maternel » 
désignent les relations à travers son parent; l’inverse de ces relations (« oncle 
paternel » et « tante maternelle ») est désigné en composant les pronoms pos-
sessifs pluriels /-wacu/, /-wanyu/ et /-wabo/, qui perdre toute référence au plu-
riel) aux termes de parenté primaire appropriés62. La relation parentale entre 
l’enfant avec les frères de sa mère porte le nom de « Marume » (Oncle). Enfant 
appelle les frères de sa mère : Marume :« ma mère mâle », c’est-à-dire mon on-
cle maternel. Ce dernier appelle le(s) enfant(s) de sa soeur : mwishywa wanjye 
ou au pluriel bishywa banjye.

Marume: Oncle (maternel) (Uniquement le frère de ma mère et ses frères des 
oncles maternels)63.
•	 1ère per. sing.: marume/mon oncle maternel ; (ba) marume/mes oncles 

maternels et 1ère per. pl. :marume wacu/notre oncle maternel ; bamarume 
bacu/nos oncles maternels.

•	 2ème per. sing.: nyokorume/ton oncle maternel ; banyokorume bawe/tes 
oncles maternels et 2ème per. pl.: nyokorume wanyu/votre oncle mater- 
nel ; (ba) nyokorume banyu/vos oncles maternels.

•	 3ème per. sing.: nyirarume/son oncle maternel; (ba) nyirarume be/ses on-
cles maternels et 3ème per.pl.: nyirarume wabo/leur oncle maternel; banyi-
rarume babo/leurs oncles maternels.

Umwishywa : Neuve/nièce. Au pluriel : Abishywa. C’est l’enfant (s) de votre 
soeur. Cette relation peut également s’étendre à vos soeurs du côté de votre 
Père ou de votre Mère. Par rapport à un homme, l’enfant de sa soeur est mwis-
hywa, au pluriel bishywa. Sous cette forme, le mot n’a pas le préfixe u au singu-
lier (umwishywa), et a au pluriel (abishywa). Il s’agit alors de la première géné-
ration issue de la soeur. Les descendants de la soeur, considérés collectivement 
à tous les degrés, sont désignés par le même terme, mais cette fois-ci muni 
dudit préfixe : umwishywa, au pluriel abishywa. Remarquez que ce mot um-

62	 Cf. R.D. Zorc and L. Nibagwire, 2007, op. cit., p.14.
63	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 109.



TROISIÈME CHAPITRE

– 162 –

wishywa, au pluriel abishywa, diffère doublement de umwishywa, au pluriel 
imyishywa — la momordique. D’abord par la tonalité, et ensuite par la classe ; 
cette dernière différence est mise en vedette par les deux pluriels ; la forme aba 
(ab’ishywa) étant propre aux êtres raisonnables64.

Selon les récits des premiers Rwandais, qui ne reposent pas sur des bases 
scientifiques, il était couramment admis qu’une personne ne devait pas pren-
dre l’enfant de sa soeur (son neveu) sans lui offrir un présent, car cela risquait 
de rendre l’oncle malade. Dans la culture rwandaise, il est interdit de toucher 
son neveu sans lui donner quelque chose en retour. En revanche, il est recom-
mandé de toucher sa nièce après lui avoir remis un objet directement dans les 
mains, car la toucher sans rien lui offrir pourrait provoquer des irritations.

Il y avait un dicton qui dit que « Nyokorume akuruma akurora » se traduit 
par (Ton oncle maternel te mord tout en te surveillant). Ce proverbe veut dire 
d’abord que que même si un proche, en l’occurrence l’oncle maternel, te corrige 
ou te discipline, il le fait toujours avec bienveillance et attention. La “morsure” 
représente la correction ou la réprimande, mais l’idée sous-jacente est que cela 
est fait dans l’intérêt de l’enfant, pour son bien-être et son éducation. Ainsi, ce 
proverbe illustre l’amour et la responsabilité des membres de la famille élargie 
qui, tout en disciplinant ou en réprimandant, veillent sur le bien-être de l’en-
fant, assurant ainsi qu’il grandit correctement. Et enfin ce proverbe veut dire 
que si vous n’avez rien à donner à l’enfant de votre soeur, au lieu de le tenir dans 
vos bras, vous choisissez de le regarder même s’il est dommage de ne pas don-
ner quelque chose à votre neveu. Ce qui se passe encore, c’est que beaucoup de 
gens y croient encore, même s’il n’y a aucune preuve qu’il y ait un malade qui 
embrasse quand il est incapable de donner quelque chose à son neveu. De plus, 
cela ne s’applique pas seulement aux débutants, mais à tout le bébé quand ils 
vous reçoivent, ils vous soudoient avec quelque chose. Il existe de nombreux 
tabous basés sur les neveux où l’on dit que le neveu mange le pouce et gronde 
l’oncle, qu’il est interdit au neveu de venir au lit de l’oncle et ainsi de suite »65. 
Grammaticalement, l’homme appellera les enfants de sa soeur : « mwishywa 
wanjye (fils de ma soeur) , au pluriel (bishywa banjye)66.

Data wacu : Les enfants appellent le frère de leur père « data wacu » (mon 
père-notre : Oncle (paternel). Il est donc le frère de mon père quel que soit 

64	 Cf. Ibid., p. 118.
65	 Cf. A. Bigirumwami, 1974, op. cit., p. 6.
66	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 109.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 163 –

son âge). Comment alors un homme appelle-t-il les enfants de son frère? Si 
cet enfant est une fille, elle est appelée « umukobwa wacu » (la fille-notre). S’il 
s’agit d’un garçon, on l’appelle : « umuhungu wacu » (le fils-notre). Mais ces 
termes umuhungu-wacu et umukwobwa wacu n’ont pas en ce sens la forme 
du pluriel ; si la forme du pluriel était employée sans un correctif quelconque, 
la signification en serait modifiée. On peut apporter ce correctif de plusieurs 
manières ; par exemple en disant : ni abahungu-bacu — je les engendre : ils 
sont mes-fils-notre. (L’expression : je les engendre, veut dire : je leur suis gé-
néalogiquement antérieurs). En supprimant ce correctif, le pluriel modifie la 
signification en ce sens que le discours conviendrait entre le père etla mère 
du foyer, qui parleraient de leurs enfants67. Comment les enfants appellent-ils 
leurs cousins germains paternels? Ils les appellent mwene data-wacu /l’enfant 
de mon-père-notre ; au pluriel : bene-data-wacu ; et réciproquement68. Une 
relation mutuelle entre une femme et l’enfant de son frère cela donne les ter-
mes « Masenge et Umwisengeneza ».

Masenge: Une tante paternelle, Seulement la soeur de mon père. Cette relation 
peut aussi s’étendre à mes tantes paternelles. Kagame Alexis explique le mot  
« Masenge » :

Mâ-sênge (abréviation de mâma-senge), répondant à la première person-
ne des deux nombres ; ainsi de même nyogó-senge et nyira-senge, res-
pectivement pour la 2° et la 3e personne. Que signifie ce terme sênge qui 
entre dans la composition du mot ? Dans la langue actuelle, le mot isenge 
signifie : la largeur de la poitrine, mesurée d ’une extrémité à l’autre des 
épaules. — Dans la vieille langue de nos bardes, le mot isenge signifie la 
pensée intime, les préoccupations du coeur. — S’il y a eu évolution du 
sens attaché à ce mot, ce n ’est évidemment pas la signification des bardes, 
actuellement disparue du langage, qui est dérivée. Les générations plus ré-
centes auront fait sortir de l’intimité du coeur le sens de isenge, pour l’éta-
ler sur la poitrine. Mâ-senge, mot dont la signification étymologique res-
terait autrement inexplicable, semble avoir une connexion intime avec le 
sens que les bardes attachaient au terme isenge. Au Rwanda, comme dans 
tous les pays où j’ai pu observer les mêmes réactions, les femmes portent 
aux enfants de leurs frères une tendresse extrême. Le fait est proverbial au 

67	 Cf. Ibid., p. 111.
68	 Cf. Ibid., p. 112.



TROISIÈME CHAPITRE

– 164 –

Rwanda. On sait également que la soeur porte à son frère une sollicitude 
quasi-maternelle. Je crois donc que mâ-senge signifie, étymologiquement :  
ma-mère-affectueuse, ou quelque chose de ce genre69.

Les termes grammaticales sont :
•	 1ère per. sing.: masenge/ma tante paternelle ; (ba)masenge/mes tantes pa-

ternelles et 1ère per. pl.: masenge wacu/notre tante paternelle ; bamasenge 
bacu/nos tantes paternelles.

•	 2ème per. sing.: nyogosenge/ta tante paternelle ; (ba)nyogosenge/tes tantes 
paternelles et 2ème per. pl.: nyogosenge wanyu/votre tante paternelle ; ba-
nyogosenge banyu/vos tantes paternelles.

•	 3ème per. sing.: nyirasenge/sa tante paternelle ; (ba)nyirasenge/ses tantes 
paternelles et 3ème per. pl.: nyirasenge wabo/leur tante paternelle ; banyi-
rasenge babo/leurs tantes paternelles.

Umwisengeneza: C’est enfant de mon frère. Au pluriel: (Abisengeneza). Cette 
relation peut également s’étendre à vos frères du côté de votre Père ou de votre 
Mère. Par rapport à une femme, l’enfant de son frère est mwishywa, au pluriel 
bishywa.

Mama wacu : Tante (maternelle) et la femme de l’oncle paternel. La relation 
entre l’enfant et lasoeur de sa mère cela donne les termes : « umwana wanjye »  
et « mama wacu ». L’enfant appelle cette soeur(quel que soit son âge) de sa 
mère « mama wacu/ ma-mère notre, (Cette relation peut également s’étendre 
aux oncles maternels de sa mère, tandis que sa tante dira de cet enfant : « um-
wana wanjye » : enfant de moi (mon enfant), sans autre précision. Les enfants 
appellent la femme de leur oncle paternel « mama-wacu » : ma-mère-notre. 
Cette dénomination de ma-mère-notre ne dépend pas du fait que la femme 
en question ait des enfants : la seule condition requise est qu’elle soit mariée  
à l’oncle paternel70.

Mwene mama wacu : Les enfants de deux soeurs s’appellent mutuellement 
et réciproquement : « mwene mama wacu » (l’enfant ma-mère-notre)71. Cette 
relation peut également s’étendre aux enfants de leurs oncles maternels.

69	 Cf. Ibid., p. 108.
70	 Cf. Ibid., pp. 109.112.
71	 Cf. Ibid., p. 110.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 165 –

•	 1ère per.sing.: mwene-mama-wacu : l’enfant-de-ma-mère-notre et enfant 
de-notre-mère-notre. 1ère per. pl.: bene-mama bacu : les enfants de nos 
mères.

•	 2ème per.sing.: mwene-nyoko-wanyu : l’enfant-de-ta-mère-votre, et enfant 
de-votre-mère-votre. 2ème per. pl.: bene nyoko banyu : les enfants de vos 
mères.

•	 3ème per.sing.: mwene-nyina-wabo : enfant-de-sa-mère-leur, et enfant-de 
leur-mère-leur. 3ème per.pl.: bene nyina babo : les enfants de leurs mères.

3.3.1.3. Termes spécifiques des membres de la famille qui ont une  
	  relation étendue

Une relation étendue composée de cousin/neuve/nièce, beaux-parents et rela-
tions familiales éloignées connues sous le nom de « benewacu ». Rappelons que 
ces relations familiales sont essentiellement créées par le biais du mariage.

Mubyara: Babyara/Cousin(s) : La relation mutuelle qui est entre les enfants 
de frère et soeur, sont mubyara wanjye/babyara banjye. Il s’agit enfant(s) de la 
soeur de mon père (enfant du frère de ma mère).Cousin maternel (il se réfère 
exclusivement à l’enfant de marume ou masenge ).

Umukwe : (le gendre). C’est l’homme qui a épousé votre fille. Cette relation 
s’étend également à leurs frères et soeurs et s’étendra également à ceux qui sont 
mariés aux filles de votre frère si vous êtes un homme et de votre soeur si vous 
êtes une femme.

Umukazana : C’est une femme épousée par votre fils. Cette relation s’étend 
également à ses soeurs et s’étendra également à celles qui sont mariées aux 
fils de votre frère si vous êtes un homme et de votre soeur si vous êtes une 
femme.
	 Les formes composées de /(u)bukwe/ « mariage » désignent les beaux-pa-
rents72. Les deux époux appellent leurs beaux parents respectifs et réciproque-
ment : « Databukwe et Mabukwe»73.

72	 Cf. R.D. Zorc and L. Nibagwire, 2007, op. cit., p.14.
73	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 107. 



TROISIÈME CHAPITRE

– 166 –

Databukwe : Beau-père/mon-père-matrimonial : C’est nom masculin qui est 
composé de deux mots à savoir : data et (u)bukwe. Databukwe est un homme 
qui a donné naissance à votre époux(se). Cette relation se poursuit et s’étend  
à ses frères consanguins et les frères de parents paternels.
•	 1èrepers.sing: data bukwe: mon père matrimonial ; 1ère pers. pl. notre-

père-matrimonial).
•	 2ème pers.sing: so bukwe: ton père matrimonial ; 2ème pers. pl.votre-pè-

re-matrimonial.
•	 3ème pers.sing : se bukwe : son-père-matrimonial ; 3ème pers. pl.leur- 

père-matrimonial.

Mabukwe: Belle-mère/ma-mère-matrimoniale: C’est nom féminin qui est 
composé de deux mots à savoir : ma et (u) bukwe. Mabukwe est une femme 
qui a donné naissance à votre époux(se). Cette relation se poursuit et s’étend à 
ses soeurs consanguinités et les soeurs de parents paternels. Ma bukwe : (abré-
viation de mama bukwe).
•	 1èrepers.sing: mabukwe: ma mère matrimoniale ; 1ère pers. pl. notre «mère 

matrimoniale.
•	 2èmepers.sing: nyokobukwe: ta mère matrimoniale ; 2èmepers.pl. votre 

mère matrimoniale.
•	 3èmepers.sing: nyirabukwe: sa mère matrimoniale ; 3ème pers. pl. leur 

mère matrimoniale.

L’un des proverbes rwandais évoque le mot « nyokobukwe » : « Nyokobukwe si 
umuko » se traduit par “Ta belle-mère n’est pas ta soeur”. Ce proverbe souli-
gne la différence de relations entre une personne et sa belle-mère (la mère de 
son conjoint) par rapport à celles avec ses propres proches. Il rappelle que la 
relation avec la belle-famille, en particulier avec la belle-mère, est différente et 
peut être plus formelle ou exigeante. La belle-mère ne doit pas être traitée ou 
perçue comme une soeur, car les attentes et les responsabilités sont différentes 
dans ces deux relations. En d’autres termes, ce proverbe invite à être conscient 
des différences dans les dynamiques familiales et à agir en conséquence avec 
respect et compréhension.

Dans la culture rwandaise, il y a certaines choses qu’il n’est pas permis de 
dire publiquement ou de ne pas en parle du tout. C’est un signe d’irrespect 
pour une femme mariée. Pensez aux interdits comme « une femme ne pronon-
ce pas le nom de ses beaux-parents» de dire ou d’appeler publiquement le nom 



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 167 –

de son beau-père et de sa belle-mère. Cela va dans la mesure où ils ne peuvent 
pas dire le nom de tout ce qui a une orthographe similaire. Par exemple si une 
femme mariée a un beau-père qui s’appelle Girinka, elle évitera de prononcer 
le mot «inka » (vache) car ce mot fait partie du nom de son beau-père. Elle 
ne dira pas « nkunda inka » mais « nkunda imbyeyi » ou « nkunda inyana ». 
Elle changera le nom de son beau-père en « Girimbyeyi » ou « Girinyana ». Ce 
genre de respect élevé dans la culture rwandaise s’appelle gutsinda (pour don-
ner un respect exceptionnel aux lois)].

Muramu : Beau-frère. n.masc. de la première classe nominale. Baramu au 
pluriel de la deuxième classe nominale. Il s’agit de toute personne issue du 
même ventre que votre femme, que ce soit une fille ou un garçon. Cette re-
lation s’applique également à toute personne mariée par vos consanguins de 
sexes différents.

Musanzire: n.sing. masc. basanzire au pluriel. Lorsque deux garçons de fa-
milles différentes épousent deux filles de la même famille, cela créé une re-
lation entre ces deux garçons. Ces deux derniers sont dans ce cas appelés : 
basanzire (au singulier musanzire), maris de deux soeurs »74.

Muramu-kazi : Belle-soeur. Lorsque deux femmes dont l’une est lasoeur du 
mari de l’autre, cela créé une relation d’affinité entre les deux femmes. L’une 
est pour l’autre « muramukazi » femme de mon frère (soeur de mon mari) ; au 
pluriel : baramukazi/belles-soeurs75. Muramukazi est toute personne de sexe 
féminin issue du même ventre que votre mari, ce terme est utilisé unique-
ment pour les personnes femelles. Cette relation peut s’étendre aux grands-pa-
rents paternels de votre mari. Cette relation s’applique également à toutes vos 
consanguins de sexes différents. La plupart des noms faisant référence aux hu-
mains ou aux animaux, lorsqu’ils sont utilisés seuls, font référence soit au gé-
nérique, soit au masculin. Si l’on doit souligner la féminité, le suffixe – « kazi »  
est utilisé, comme dans : « Inkuúndwaakazi » : (femme plus aimée) ; « Umu-
gabékazi »: (reine mère (mère du roi) ; « Umwamikazi » : (femme du roi) ;  
« Umunyarwandakazi » : (Une Rwandaise) ; « Umupfáakazi » : (Une veuve)76.

74	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 106.
75	 Cf. Ibid., p. 107.
76	 Cf. R.D. Zorc and L. Nibagwire, 2007, op. cit., p. 18.



TROISIÈME CHAPITRE

– 168 –

Mukeba: Lorsque deux filles de familles différentes épousent deux garçons de 
la même famille, cela créé une relation entre ces deux filles. Ces deux derniè-
res sont dans ce cas appelées : bakeba (au singulier mukeba), femmes de deux 
frères.

Bamwana : Les quatre parents de deux époux. Lorsque les deux enfants (gar-
çon et fille) se sont mariés, leur mariage a créé une relation d’affinité entre 
leurs quatre parents. C’est-à-dire les parents d’un garçon et les parents d’une 
fille. Cette relation s’exprime par le terme bamwana. Les parents d’un garçon 
appellent les parents d’une fille « bamwana banjye/bacu » : (Les parents de la 
femme de mon/notre fils). Vice versa (les parents du mari de ma/notre fille). 
Le terme bâmwäna est invariable77.

Les formes composées de /(u)buja/ « servitude » désignent la propriété au 
sein des traditions de servage à l’époque classique (peut-être encore pratiqué 
dans les zones rurales), qui s’étend dans les zones urbaines centres pour se 
référer à son employeur78.

Databuja : Lorsque le propriétaire est masculin (mâle) est appelé « Databuja 
» (Maître).
•	 Première personne : « data-buja » : mon-père-de-service (et notre-père-

de-service).
•	 Deuxième personne : « sho-buja » : ton-père-de-service (et votre-père-de-

service).
•	 Troisième personne : « she-buja » : son-père-de-service (et leur-père-de-

service)

Il faut noter que si le terme umugaragu traduit bien : lié par contrat de ser-
vage, l’opposé ne peut pas être shebuja; cette forme n’est vraie qu’à la troisième 
personne. Je ne peux pas dire : mon shebuja, ni ton shebuja. C’est pourquoi il 
importe de relever ici l’usage que bien des auteurs ont fait de l’axiome : « im-
bwa ntitinyirwa imikaka, itinyirwa shebuja » (le chien n’est pas redouté pour 
ses crocs, mais il l’est à cause de son maître). Nous devons rappeler que la 
signification réelle du proverbe ne coïncide pas exactement avec l’application 
qu’on a voulu lui imposer. Le contenu formel de ce proverbe embrasse cette 
vérité universelle : Qui s’attaque à un subalterne, provoque ainsi son supé-

77	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 106.
78	 Cf. R.D. Zorc and L. Nibagwire, 2007, op. cit., p. 14.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 169 –

rieur ! — Cette vérité est applicable aussi bien au maître d’un chien, qu’au chef 
d’armée ; au maître en contrat de servage, qu’au père qui défend sa femme ou 
son enfant. Il est de plus applicable à n ’importe quel cas analogue, même en 
dehors de la culture rwandaise. On ne peut donc en limiter l’application à la 
seule institution de contrat en servage, sans en fausser en quelque sorte le sens 
véritable. Cet axiome se complète par un autre dont l’application est identi- 
que : « Ukubise imbwa aba ashaka shebuja » (qui frappe un chien, provoque 
ainsi son maître)79.

Mabuja : Lorsque le propriétaire est féminin (femelle) est appelee « Mabuja » 
(Maîtresse).
•	 Première personne : « ma-buja » : ma-mère-de-service (et notre-mère- 

de-service).
•	 Deuxième personne : « nyoko-buja » : ta-mère-de-service (et votre-mère-

de-service).
•	 Troisième personne : « nyira-buja » » sa-mère-de-service (et leur-mère- 

de-service)

3.3.2. Le rôle de l’anthroponymie, et le sens particulier du « M »  
           de Marie dans les apparitions

Si l’on observe attentivement les noms associés aux apparitions mariales de 
Kibeho, une coïncidence remarquable émerge : la présence récurrente de la 
lettre M. Ce détail symbolique apparaît à plusieurs niveaux : dans le nom de 
la Vierge Marie, dans ceux des trois voyantes authentifiées – Mumureke, Mu-
kamazimpaka et Mukangango – ainsi que dans celui de l’évêque Misago, qui a 
officiellement reconnu ces apparitions. Cette convergence surprenante semble 
souligner, d’un point de vue spirituel, une forme de continuité et de cohérence 
divine, où la Vierge Marie se manifeste du début à la fin de ce phénomène 
mystique. Certains pourraient même y voir un signe providentiel, renforçant 
la légitimité et l’impact de ces apparitions sur la foi des croyants.

Dans son témoignage, la voyante Alphonsine dit que « Mumureke » est un 
nom prémonitoire ! Elle s’explique sur son nom:

Mon père m’a donné ce nom alors qu’il était dans une grande colère, parce 
que ma mère avait choisi de retourner chez ses parents au lieu d’accepter la 

79	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., p. 270.



TROISIÈME CHAPITRE

– 170 –

polygamie. Elle m’a mise au monde avec beaucoup de difficultés car j’étais 
grosse. Suite à cet accouchement difficile, ma mère et le nouveau-né que 
j’étais avons eu des problèmes de santé. Ma grand-mère a envoyé un mes-
sager pour dire à son gendre, c’est-à-dire mon père, que son bébé se portait 
mal et que peut- être je risque la mort. Mon père, sans aucune compassion 
n’a pas voulu venir me voir et a envoyé ce nom : « Mumureke », ce qui veut 
dire (Laissez-la ). Ma mère n’a jamais voulu que je le sache. Mais un jour, 
ma grand-mère s’est enflammée parce qu’elle avait entendu ma mère me 
demander si en rentrant de l’école j’avais salué mon père. Elle trouvait ma 
mère exagérément tolérante avec l’humiliation que cet homme lui avait 
causée. C’est elle qui m’a tout raconté et cela m’a plutôt fait mal. Mais en-
tretemps ma mère m’avait montré un Père, Dieu, auquel elle s’adressait 
dans ses petites prières jaculatoires. Aujourd’hui, quand je vois mon his-
toire, même si elle a été douloureuse aux yeux de la société, je constate que 
c’était plutôt dans le projet de Dieu. J’ai davantage compris cela en lisant 
un jour, dans ma Bible en langue rwandaise, un passage de l’histoire de 
Ruth la Moabite qui fut obligé d’aller travailler dans les champs de Booz 
pour gagner à manger à elle et à sa belle-mère Naomie. Booz, qui avait 
entendu parler de la fidélité de Ruth envers sa belle-mère Noémie, donna 
cet ordre à ses serviteurs : « Mumureke ahumbe no ku miba mwarunze, 
ntimumukoze isoni » qui veut dire en français « Laissez-la glaner entre les 
gerbes et vous ne la molestez pas. Et même, ayez soin de tirer vous-mêmes 
quelques épis de vos javelles, vous les laisserez tomber, elle pourra les ra-
masser et vous ne crierez pas après elle » ( Rt 2, 15-16). Cette autorisation 
était portant contraire à la coutume du peuple juif. La Bible nous dit que 
Ruth fut la grand – mère du roi David et l’inscrit ainsi dans la généalogie 
de Jésus (Mt 1, 5). Aujourd’hui, je me sens que ce nom, qui m’a été donné 
dans des conditions pas agréables, Dieu le prononce d’une manière très 
particulière et aimante. Car je sais que Dieu m’aime d’un amour unique 
que je touche chaque jour parce qu’Il est mon Père, mon Papa, qui m’aime. 
Désormais, je lis mon histoire à la lumière de l’Évangile et je vois à quel 
point Dieu s’inscrit dans notre histoire à travers les événements vraiment 
désagréables aux yeux des hommes, mais que le Verbe de Dieu transforme 
en de choses nouvelles. Il m’a fallu du temps, de la patience. Petit à petit 
je vois se dessiner devant moi la vraie signification de mon nom selon la 
volonté de Dieu. Je ne suis plus blessée de ce que les autres pensent de moi. 
Je cherche à écouter la voix du Seigneur pour connaître la voie qu’il a tracé 
pour moi pour que ses projets sur ma personne se réalisent80. 

80	 Cf. A. Mumureke, 2022, op. cit., pp. 34-37.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 171 –

Comme Alphonsine est considérée comme hystérique ou possédée, 
D’autres lui demandent des signes clairs pour adhérer à son histoire. Ces der-
niers envisageraient de prendre ces « apparitions » plus au sérieux si la Dame 
apparaissait également à d’autres étudiants. Marie a entendu la prière de Mu-
mureke et est venue la sauver. Marie demande d’abord au public de laisser sa 
fille tranquille. C’est comme si elle avait dit « Mumureke mwere kumubangami-
ra » (Laissez ma fille tranquille et ne l’empêchez pas de transmettre le message 
que je lui ai donné). 

Dans la culture rwandaise, le choix du nom donné à un nouveau-né dé-
pend souvent des circonstances entourant sa naissance ou de la situation vécue 
par la famille à ce moment-là. Le nom revêt ainsi une signification symbo-
lique et sociale importante. Dans ce contexte, le fait que Marie ait choisi les 
noms des voyantes peut être interprété comme une manière de respecter cette 
tradition anthroponymique rwandaise. En effet, les noms des trois voyantes 
portent une valeur anthroponymique particulière : ils ne sont pas choisis au 
hasard, mais traduisent des réalités culturelles, spirituelles ou émotionnelles 
liées à leur rôle et à leur identité. 

Voyant que les gens continuaient à hésiter et critiquer son message et ne 
laissaient pas sa fille Mumureke tranquille, le 12 janvier 1982, la Vierge Marie 
est apparue à un autre “M” une collégienne de Kibeho « Mukamazimpaka 
Nathalie ».

Le nom Mukamazimpaka veut dire : « celui qui tranche une problémati- 
que » ou celle qui termine des discussions. Marie voudrait trancher le problè-
me ou terminer les quelleres « impaka ». Malgré l’appréciation envers Nathalie, 
tout le monde n’a pas voulu applaudir immédiatement à l’événement du 12 jan-
vier 1982, surtout les élèves qui avaient du mal à accepter la possibilité même 
des apparitions de Marie au Rwanda. Elles ont accueilli l’événement avec des 
sentiments de doute, mais mêlés de pitié pour une condisciple bien estimée. 
C’est dans cette atmosphère, de soupçon, et de scepticisme, de l’incrédibilité 
que la Vierge Marie réapparaît sous forme d’une femme forte et puissante dans 
le nom Mukangango. Marie réapparue à un autre « M » « Mukangango Ma-
rie-Claire », à partir du 2 mars 1982, pour dissiper les doutes chez les élèves, 
encore moins chez les professeurs et dans le public extérieur.

Le nom Mukangango provient du mot ; ikigango ; ibi- ; force, vigueur, ré-
sistance, attitude forte. On peut également dire ; Mukambaraga ( de imbaraga ;  
force, energie, etc.). Mukangango critiquait Alphonsine et poussait les autres 
élèves contre la voyante. Ce cas eut l’effet d’une bombe dans la communauté 



TROISIÈME CHAPITRE

– 172 –

du collège, car jusque-là Marie Claire se distinguait par son opposition fa-
rouche aux « prétendues » apparitions dont parlait Alphonsine81. Différents 
témoins interrogés au collège de Kibeho au cours de l’année 1982, affirmaient 
avoir commencé à y croire à la suite de l’expérience extraordinaire de Marie 
Claire82.

Pour qu’une apparition soit validée, la première étape est l’approbation de 
l’évêque du lieu où réside le voyant. C’est ainsi qu’en juin le 29, 2001, Marie  
a utilisée l’autre « M » «Misago Augustin, Ordinaire du lieu » pour approuver 
qu’Elle est vraiment apparue à Kibeho depuis 1981 à 1989. Après des recher-
ches minutieuses, l’Église catholique a officiellement reconnu ces apparitions 
Mariales. 

On pourrait dire que la Mère du Verbe a choisi d’apparaître à des voyantes 
dont les noms contiennent la lettre M, présente également dans son propre 
nom, comme un signe symbolique confirmant sa présence à Kibeho. Ce choix 
de noms rwandais souligne également le respect de la Vierge Marie pour la 
culture locale dans l’attribution des noms. Face aux critiques persistantes en-
vers la première voyante, la Vierge aurait voulu apaiser les tensions en de-
mandant au public de laisser sa messagère en paix, d’où le nom Mumureke  
(« laissez-la tranquille »). Cependant, voyant que les controverses ne cessaient 
pas, elle serait apparue à une seconde voyante, dont le nom, Mukamazimpaka 
(« celle qui met fin aux querelles »), reflète la volonté de mettre un terme aux 
divisions. Malgré ces interventions, les soupçons et le scepticisme ont continué 
à peser sur les apparitions. C’est alors qu’un troisième « M » entre en scène :  
Mukangango, une figure marquée par la force et la résistance, dont le nom évo-
que la ténacité face aux doutes et aux épreuves. Sa présence aurait contribué 
à renforcer la crédibilité des apparitions et à susciter une prise de conscience 
progressive au sein du public. Enfin, la reconnaissance officielle de ces événe-
ments mariaux s’est concrétisée à travers un quatrième « M » : l’évêque Misago, 
qui a joué un rôle central dans l’approbation des apparitions de Kibeho. Ainsi, 
l’omniprésence de la lettre « M » dans ces figures clés des apparitions a in-
fluencé la réception et l’interprétation de ces événements mystiques au sein de 
la communauté rwandaise, en ancrant profondément le message marial dans 
la culture locale.

81	 Cf. Secrétariat de l’Evêché du Diocèse de Gikongoro, les Apparations de Kibeho : une 
brève présentation, éléments de documentation, Gikongoro 2004, p. 2. 

82	 Cf. Ibid.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 173 –

3.4. L’impact des termes familiaux rwandais dans la compréhen- 
	   sion et la réception des apparitions maraiales de Kibeho

Pour interpréter l’influence d’un élément familial dans les apparitions mariales 
de Kibeho, en particulier à travers les expressions comme « Mwana » (enfant), 
« Mugore » (femme), « Mubyeyi » (parent), et « Nyina » (mère), il faut analyser 
ces termes dans leur contexte culturel, social et religieux au Rwanda. Dans la 
culture rwandaise, la famille occupe une place centrale et les termes utilisés 
pour désigner les membres de la famille sont fortement empreints de respect, 
de proximité et d’affection. La maternité, par exemple, est sacralisée et confère 
une grande autorité à la figure maternelle. Les termes comme « Mubyeyi » 
(parent) et « Nyina » (mère) renvoient à cette idée d’une figure aimante, pro-
tectrice et nourricière, des valeurs qui sont aussi associées à la Vierge Marie.

3.4.1. (U)Mwana (enfant)

Lors de ses apparitions, chaque fois qu’elle se manifestait aux enfants de Ki-
beho, la Vierge Marie les appelait par leurs prénoms ou tout simplement 
«  Mwana  » (enfant), et les enfants répondaient «  Karame  ». L’appel est un 
élément caractéristique de notre relation avec Dieu. La Vierge Marie appelait 
les enfants par leurs prénoms et disait : (Nathalie, Marie-Claire, Alphonsine, 
mon enfant), ou simplement  Mwana. C’est ainsi que Dieu appelle les gens, 
chacun par son nom (Is 43,1). C’est le même appel que celui de l’enfant Samuel  
(1 S 3,3-4). Ceux que Jésus appelait, il les interpellait aussi par leurs noms  
(Mt 16, 17 ; Lc 19, 1-10 ; Jn 21, 15-18). Lorsque Dieu appelle quelqu’un par  
son nom, c’est qu’il a un message spécial pour lui, souvent en lien avec le salut 
de son peuple. Un appel s’accompagne toujours d’un message. Après être appa-
rue à une voyante, la Vierge Marie lui annonçait aussitôt la raison de sa venue. 
Elle disait par exemple à Alphonsine : « Ndifuza ko bagenzi bawe bagira ukwe-
mera , kuko batagufite guhagije »83, (Je t’envoie vers tes amis pour qu’ils aient  
la foi, car ils n’en ont pas assez). Un appel exige toujours une réponse. Lorsque 
la Vierge Marie appelait les voyantes, elles répondaient « Karame » (me voici). 
Ce mot est la réponse de la foi que nous trouvons dans les Saintes Écritures. 

83	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 28 novembre 1981, p. 1.



TROISIÈME CHAPITRE

– 174 –

La Vierge Marie appelle celles à qui elle est apparue, pour les inciter à ré-
pondre à un appel avec foi, en utilisant le mot juste : « Karame » (me voici). 
Voici ce qui lui est également arrivé : Elle a entendu la voix de Dieu transmise 
par l’ange Gabriel, qui lui annonçait ce qu’elle devait accomplir. Elle a répondu 
sans hésiter en disant : « Me voici, la servante du Seigneur ; qu’il me soit fait 
selon ta parole » (Lc 1,38). La voix de la Vierge Marie nous enseigne à écou-
ter la voix de Dieu qui nous appelle, à comprendre clairement notre vocation 
et à y répondre84. Le 12 janvier 1982, Nathalie vit une grande lumière et de 
cette lumière sortit une voix triste qui lui disait : «Mwana, ndababaye ! ……»85  
(Enfant, je suis triste). Enfant (mwana) je suis triste, et ce qui m’afflige, c’est 
que j’ai envoyé un message, et vous ne l’avez pas bien accueilli comme je le dé-
sire ». a ces paroles de tristesse, la voyante a senti une grande affliction es s’est 
mis à pleurer. Et c’est ainsi que la voix ajouta : « Pour pleurer ainsi, c’est que je 
t’ai donné un châtiment. Cela ne veut pas signifier cependant que tu sois pé-
cheresse plus que les autres ; mais c’est un exemple que je donne pour montrer 
aux autres que je peux les châtier également ». 

Ces premières paroles annoncent la mission assignée à Nathalie : souffrir 
pour expirer les péchés du monde. C’est donc dans un climat de souffrance que 
la Vierge Marie aurait fait irruption dans sa vie pour lui faire part de sa douleur 
et l’inviter à la compassion. Quant à Marie Claire, le 3 mars 1982, la voix de 
Marie lui a révélé ce qui allait devenir sa mission, à savoir le chapelet des sept 
douleurs86. Mwana wanjye  : «Mwana Wanjye » (mon enfant) . La séquence 
du pronom possessif et du pronom personnel s’écrit en un seul mot87. Exem-
ples: « Umwana wanjye » (mon enfant) ;[wa=pronom possessif ; njye= pro-
nom personnel]. Umurima wacu (notre champ) (wa=pronom possessif ; cu= 
pronom personnel]. Ishati yawe (ton chemise) [ya=pronom possessif ; we= 
pronom personnel]. Amafaranga yabo (leur argent) ya=pronom possessif ;  
bo= pronom personnel] « Mwana :nom propre » (enfant), provient du mot 
Umwana : nom commun. Le nom personnel dérivé du nom commun « Ikomo-
razina ». La dérivation de nom « Ikomorazina » est une partie de la grammaire 
qui étudie la manière dont les noms dérivent d’autres mots. En kinyarwanda 

84	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., pp. 90-92.
85	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, le 12 janvier 1982, p. 1.
86	 Cf. Le Diaire de Mukangango Marie Claire, le 3 mars 1982, p. 2.
87	 Cf. Le Ministre des Sports et de la Culture, « Instructions du Ministre n° 001/2014  

du 08/10/2014 régissant l’Orthographe du Kinyarwanda » Kigali, le 08/ 10/2014. Chap. 
V. Article 20.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 175 –

le nom peut dériver d’un autre nom. Ces noms dérivés perdent immédiate-
ment l’augment. Un nom commun peut perdre l’augment et donner un nom 
propre. En kinyarwanda, de nombreux noms personnels dérivent du nom 
commun88. Exemples: Umwana→Mwana ; Ijambo→Jambo ; Imisago→Misago ; 
Akagabo→Kagabo ; Umugabo→Mugabo ; Imbaraga→Mbaraga ; Agasore→Gasore ;  
Umwami→Mwami. [signification en kinyarwanda]. Dans la grammaire de la 
langue kinyarwanda, lorsqu’il y a une adresse directe ou l’invocation d’une 
personne au moyen d’un appellatif, en utilisant le nom commun, directement 
l’augmentation de ce nom se perd et devient le nom propre. Sinon, Marie 
aurait dû dire avec l’augment -u-« Umwana », mais comme c’est une appella-
tion, elle a dit « Mwana ». ([u]-mu-ana : classe nominale 1) la règle grammati-
cale : umuana → umwana (u→w /-J) “a” se change en “w” lorsque elle est avant 
la voyelle. 

Après un appel de la Vierge Marie par leurs noms, les voyantes ont ré-
pondu par la formule de politesse : « Karame ! » Ce qui veut dire (Longue vie  
à vous)89. Dans cette réponse de toutes voyantes, nous trouvons, non seule-
ment une simple parole de politesse, mais un acte de foi dans la disponibilité 
totale »90. 

Selon la culture rwandaise, toute personne bien élevée, lorsqu’elle est ap-
pelée par quelqu’un qui mérite le respect, répond en disant « Karame »91. Ce 
mot « Karame » est une expression de politesse généralement adressé en ré-
ponse à un appel d’une personne qu’on respecte et qui veut dire Longue vie 
à vous. La réponse de cette appellation est : « Urakarama nawe !» « Que tu 
vives longtemps toi aussi ! » Un parent peut appeler son enfant par son propre 
nom ou par son nom commun, voire par les deux noms, pour lui transmet-
tre le message ou simplement pour le saluer. Ils commencent par un appel 
de l’enfant et attendent que l’enfant réponde à cet appel par un bon mot poli  
« Karame », (Me voici). Il est sans doute que dans cet appel à l’enfant, les parents 
veulent savoir si l’enfant va bien, s’il est prêt ou s’il est à leur disposition. Cette 
réponse de l’enfant révèle aussi sa disponibilité et qu’il est prêt à leur écoute. 

88	 Cf. REB, 2020, op. cit., p. 67.
89	 Cf. A.Mumureke, 2022, op. cit., p.48. voir aussi  ; Son Diaire du 28 novembre 1981, 

p. 1. ; Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, le 12 janvier 1982, p. 1. ; Le Diaire de 
Mukangango Marie Claire, le 3 mars 1982, p. 2 ; A. Misago, 1991, op. cit., pp. 70-71.

90	 Cf. E.Sinayobye, 2015, op. cit., p. 183.
91	 Cf. Republika y’u Rwanda, Minisiteri y’amashuri abanza n’ayisumbuye, 1982, op. cit., 

p. 8.



TROISIÈME CHAPITRE

– 176 –

Normalement selon la culture rwandaise, lorsqu’on appelle un enfant, il dit  
« Karame » (Me voici) et se dirige rapidement (même en courant) vers l’endroit 
où est le parent et le message ou le dialogue suit. Après avoir reçu le message 
ou les consignes, c’est le parent qui dispose l’enfant et ce dernier le remercie. 
Chacun peut adresser à un autre un bon souhait. Voici les exemples des for-
mules utilisées par les parents pour appeler ou le saluer l’enfant : Première 
formule utilise les nom commun : « Mwana » (Enfant !) , ou « Mwana wange 
» ou encore « Mwana wange Eliya» (Mon enfant Elie). Deuxième formule uti-
lise le nom propre : « Niyomana ! » ; « Niyomanawe ! », (Ȏ Niyomana !) ; 
tous ces formules peuvent être utilisées. 

Dans la culture rwandaise, il est habituelle que les parents surtout les ma-
mans qui sont tout près de leurs enfants, les appellent dans leurs noms. On 
n’appelle un enfant lorsque vous avez quelque chose à lui dire. Lui aussi pour 
montrer son obéissance envers son supérieur doit répondre Karame. C’était 
interdit pour les enfants d’appeler leurs parents dans leurs propres noms. Les 
enfants qui faisaient cela, étaient considérés impoli, enfant non éduqué. Il  
y avait les noms appropriés pour les parents : Mubyeyi, Mama. « Karame », 
Me voici ». Ce terme est une expression de politesse généralement adressé en 
réponse à un appel d’une personne qu’on respecte et qui veut dire longue vie 
à vous. 

Le terme « Mwana » (Enfant) que la Mère du Verbe a utilisé à Kibeho, peut 
être interprété comme la manière dont la Vierge Marie s’adresse aux voyants, 
en tant que ses enfants spirituels, exprimant ainsi une relation intime et pro-
tectrice. Cela renforce l’idée d’un lien affectif entre la Vierge et les croyants.

3.4.2. (U)Mugore (femme)

Alphonsine et Nathalie ont demandé cette Dame: « Ese Mugore uri nde ? » 
(Qui es-tu Femme ?)92. Cette question nous rappelle celle de Moïse : Au livre 
de l’Exode, chapitre 3, nous lisons que Dieu apparut à Moïse dans un buis-
son ardent et l’envoya parler au Pharaon d’Égypte de sa part. Moïse demanda  
à Dieu : « Mais si les Israélites me demandent quel est ton nom, que vais-je leur 
répondre ? » Dieu répondit : « Je suis celui qui est ! » Tu diras aux Israélites : 
« Je Suis, le Dieu d’Abraham, le Dieu d’Isaac et le Dieu de Jacob m’a envoyé vers 
vous. C’est mon nom pour toujours » (Ex 3, 13-15) ; Et celle de Saul ; Dans le 

92	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, 28 novembre 1981, p.1.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 177 –

livre des Actes, nous rencontrons un Juif zélé nommé Saul, que l’on appelait 
aussi Paul. Il s’était rendu coupable de violences graves contre les chrétiens 
qu’il cherchait à tuer (Ac 9, 1). C’était manifestement un « chef de gang » ayant 
participé à l’exécution d’Étienne (Ac 7, 58). Dieu est néanmoins intervenu lit-
téralement dans la vie de cet homme. En chemin vers Damas, Saul a perdu 
la vue et Jésus lui a dit : « Saul, pourquoi me persécutes-tu ? » Ce à quoi il  
a répondu : « Qui es-tu, Seigneur ? », marquant ainsi le début de sa nouvelle 
vie (sa mission). Il me dit alors: Je suis Jésus le Nazôréen, que tu persécutes. 
Ceux qui étaient avec moi virent bien la lumière, mais ils n’entendirent pas la 
voix de celui qui me parlait. Je repris: Que dois-je faire, Seigneur? Le Seigneur 
me dit: Relève-toi. Va à Damas. Là on te dira tout ce qu’il t’est prescrit de faire » 
(Ac 22, 9-16).] 

Comme nous l’avons mentionné dans les pages précédentes de ce chapitre, 
le terme « umugore » (femme) revêt une grande importance culturelle et sym-
bolique dans la société rwandaise. Cette expression désigne la femme, mais il 
a une connotation bien plus profonde qui englobe la dignité, la force morale, 
le rôle de nourricière et de gardienne de la famille. Traditionnellement, dans 
la société rwandaise, l’umugore est considérée comme le pilier de la maison, 
responsable non seulement du bien-être physique, mais aussi de la stabilité 
émotionnelle et spirituelle de la famille. Elle est perçue comme la source de la 
vie et de la continuité, à travers son rôle de mère, d’épouse et de conseillère.

Dans le contexte des apparitions de Kibeho, lorsque les enfants deman-
dent à la Vierge Marie « Mugore uri nde? » (qui es-tu, Femme?), cette question 
peut être interprétée comme une recherche de compréhension de l’identité 
spirituelle de la Vierge, en lien avec le rôle central de la femme dans la culture 
rwandaise. En associant la Vierge Marie à l’image de « umugore », les enfants 
cherchent peut-être à comprendre comment elle s’intègre dans cette tradition 
rwandaise de respect et d’admiration envers la femme. 

La Vierge Marie, étant perçue comme la mère de l’humanité et un modèle 
de foi, de pureté et d’amour, incarne dans ce contexte les valeurs de l’umu-
gore dans la culture rwandaise. Elle symbolise à la fois la force, la résilience 
et la compassion, des qualités profondément ancrées dans la perception de la 
femme au Rwanda. De plus, en utilisant le terme « mugore », les enfants pour-
raient vouloir exprimer un profond respect et une reconnaissance de la Vierge 
Marie comme une figure maternelle et protectrice, non seulement pour eux en 
tant qu’individus, mais pour l’ensemble de la communauté et du monde. Ainsi, 
umugore dans ce cas, transcende sa simple signification littérale et renvoie à un 



TROISIÈME CHAPITRE

– 178 –

rôle sacré et honoré, en résonance avec les valeurs de la culture rwandaise. La 
question posée par les enfants pourrait être vue comme un hommage à cette 
dimension spirituelle et culturelle de la femme, en cherchant à comprendre  
la mission de la Vierge Marie à travers le prisme de leur propre tradition. 

Le terme « Mugore » (Femme) utilisé par les enfants à Kibeho, met l’accent 
sur l’humanité et la féminité de Marie, la rendant proche des femmes et des 
mères dans la société rwandaise, où le rôle de la femme est central dans la vie 
familiale.

3.4.3. Nyina (sa mère)

La Dame a répondu : « Ndi Nyina wa Jambo/ Umubyeyi w’Imana !». Dans sa 
qualité d’Ordinaire du lieu, Misago Augustin a déclaré ceci : « […] La Vierge 
s’est manifestée à elles sous le vocable « Nyina wa Jambo », c’est à dire « Mère 
du Verbe » : ce qui est synonyme de « Umubyeyi w’Imana », c’est-à-dire « Mère 
de Dieu » comme Elle l’a elle-même expliqué »93. Je suis la mère du Verbe). 
[une phrase déclarative]. Nyina : ([i]-jambo : classe nominal 5). En kinyarwan-
da, une phrase se compose de trois parties principales : « ruhamwa » le sujet,  
« inshinga » le verbe et « icyuzuzo » le complément. Il existe aussi quatre ty-
pes de phrases. Une phrase déclarative [elle se termine par un point (.)], une 
phrase impérative (elle se termine par un point (.) ou parfois un point d’excla-
mation ( !). cette phrase impérative a un verbe à l’impératif (ou à l’infinitif) 
et n’a jamais de sujet. Il y a encore une phrase exclamative. C’est une sorte de 
phrase qui exprime un sentiment (colère, surprise, joie, etc.). Elle se termine 
par un point d’exclamation ( !). Quant à la phrase interrogative (elle se termine 
par un point d’interrogation ( ?). On peut mettre chacune de ces phrases soit  
à la forme affirmative ou négative94.

Le terme Nyina est l’un des noms d’une mère de la famille rwandaise. C’est 
le nom féminin de la troisième personne du singulier95. Ceci est très impor-
tant pour faire face aux pronoms et démonstratifs Rwandais. C’est ainsi que 
« Mama » est ma mère, « Nyoko » est ta mère, « Nyina » est sa mère96. En 

93	 Cf. A. Misago, 2001, op. cit., p. 15.
94	 Cf. MSC, 2014, op. cit., Chap. VII. Article 39, no 1-3.
95	 Cf. E. Habumuremyi and C. Uwamahoro, A Bilingual Kinyarwanda-English and Eng-

lish-Kinyarwanda Dictionary, Kigali 2006, p. 370.
96	 Cf. R.D. Zorc and L. Nibagwire, 2007, op. cit., p.14. 



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 179 –

kinyarwanda, on utilise cette expression pour désigner une mère qui a donné 
naissance biologique et qui nourrit son enfant. D’où le synonyme « génitrice». 
Byéeyi : géniteur, -trice, subst. synon. Parents : Celui, celle qui a engendré; 
[père, mère]97. C’est un mot typique qui peut être appartient à la première 
classe nominale. Le titre « Nyina wa Jambo » (Mère du Verbe) n’était pas en 
usage courante dans le langage religieux au Rwanda. L’expression de Mère du 
Verbe était une autoprésentation délibérément choisie par la Vierge Marie 
pour s’adapter à la culture rwandaise, selon laquelle la parole, ijambo, est de 
première importance dans la vie sociale au Rwanda. Ce titre a des incidences 
dans la culture rwandaise qui nous permettent d’en saisir, de façon inculturée, 
profondeur98. 

3.4.4. Umubyeyi (parent)

L’expression Umubyeyi est le synonyme du mot Nyina. Quand la Vierge ap-
paraît, elle se comporte comme une mère : elle encourage, elle corrige, elle 
exhorte, elle soigne. Elle nous mène à son Fils99. Dans la culture rwandaise, 
cette expression umubyeyi/un parent est utilisée pour designer l’un des parents 
d’un enfant. Ce mot vient du verbe rwandais « kubyara » engendrer, procréer 
ou mettre au monde100. Premièrement, on entend par ce mot, une mère ou un 
père du même sang que leur enfant. L’un des parents peut porter ce nom. On 
les appelle parents biologique. On peut deuxièmement entendre ce mot dans 
le cadre socio-économique. Une personne de bonnes œuvres, « bienfaiteur, 
bailleur de fonds, Supporteur, donneur », peut porter ce nom. Troisièmement, 
ce nom peut être porté par une personne qui joue un rôle très important dans 
la cérémonie du baptême catholique d’un enfant. On les appelle « le parrain 
ou la marraine », d’où les « parents spirituels ». Ces derniers, ils s’engagent  

97	 Cf. Centre National des Ressources Textuelles et Lexicales (CNRTL), Outils et Res-
sources pour un Traitement Optimisé de la Langue, 2012, https://www.cnrtl.fr/defini-
tion/genitrice, [11.12.2023].

98	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., pp. 233-234.
99	 Cf. P. Ludovic Frère, Pourquoi Marie apparaît-elle ?, sanctuaire Notre-Dame du Laus, 

2020,
	 https://www.la-croix.com/Abonnes/Formation-biblique/Nouveau-Testament/Pour- 

quoi-Marie-apparait-elle#:~:text=Elles%20permettent%20donc%20une%20actu- 
alisation,dans%20chacune%20de%20nos%20vies, [05.02.2024].

100	 Cf. E. Habumuremyi and C. Uwamahoro, 2006, op. cit., p. 437.



TROISIÈME CHAPITRE

– 180 –

à accompagner leur filleul dans sa vie chrétienne, à le guider dans sa foi et à as-
sister les parents biologiques dans la bonne éducation de l’enfant. Cependant, 
leur rôle n’est pas seulement religieux mais aussi humain. Cet aspect peut re-
fléter la conception ancestrale du bonheur dans la philosophie des Rwandais, 
notamment en ce qui concerne le projet de vie. Cette vision se manifeste dans 
le proverbe local : « Ukwibyara gutera ababyeyi ineza », qui signifie : « L’enfan-
tement (avoir des enfants) assure le bonheur aux parents et leur confère une 
forme d’immortalité à travers leur descendance. » Ce principe met en lumière 
le rôle fondamental des parents dans l’éducation de leurs enfants, en particu-
lier leur engagement et leur soutien lors des événements de Kibeho.

Les familles des voyantes ont joué un rôle crucial en soutenant leurs en-
fants et en validant leurs expériences. La participation active des familles aux 
événements de Kibeho, par la prière, l’accompagnement des voyantes et la dif-
fusion des messages, a renforcé la légitimité et l’impact des apparitions. Les té-
moignages des familles ont aidé à convaincre la communauté de la véracité des 
apparitions. Les valeurs familiales rwandaises, telles que le respect des aînés, 
l’obéissance, et la transmission des traditions religieuses, ont été renforcées par 
les apparitions. La Vierge Marie a souvent souligné l’importance de ces valeurs 
dans ses messages, ce qui a encouragé les familles à les intégrer davantage dans 
leur vie quotidienne et à les transmettre aux jeunes générations. Les familles 
ont servi de relais pour la diffusion des messages de Kibeho. En se réunissant 
pour prier et discuter des apparitions, les familles ont facilité une compréhen-
sion collective et une propagation rapide des messages au sein de la commu-
nauté. Les réunions familiales et communautaires ont joué un rôle clé dans la 
mobilisation des fidèles et dans le renforcement de la foi collective.

Dans son deuxième titre, soulignant sa propre maternité, Marie indi-
que peut être le bonheur personnel et la grande bénédiction qui l’accompa-
gne, et qui s’exprime dans le fait que son immortalité est contenue dans son 
Fils, qu’Elle a personnellement appelé d’abord Jambo (Verbe), ensuite Imana  
(Dieu)”101. 

Les termes « Mubyeyi » (Parent) et « Nyina » (Mère) utilisés dans les ap-
paritions de Kibeho, soulignent le rôle maternel de Marie. Elle est vue non 
seulement comme une protectrice spirituelle, mais aussi comme une figure 
bienveillante qui guide et console, une qualité primordiale dans la perception 
des relations familiales rwandaises. 

101	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., p. 127.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 181 –

Quant à la réception spirituelle et théologique, la figure de la Vierge Marie 
dans les apparitions de Kibeho est souvent perçue à travers ce prisme fami-
lial. Le fait qu’elle soit appelée avec des termes aussi intimes que ceux utilisés 
pour les membres de la famille favorise une réception plus personnelle et plus 
proche des croyants. La Vierge Marie devient ainsi une Mère spirituelle non 
seulement pour les voyants, mais aussi pour l’ensemble des fidèles. Cela facilite 
l’identification des croyants à Marie, la rendant plus accessible et plus compré-
hensible dans leur vie quotidienne. Les termes familiaux employés influencent 
également la manière dont les messages de la Vierge Marie sont interprétés. 
Par exemple : En tant que « Mubyeyi » (parent), Marie donne des avertisse-
ments ou des conseils avec une autorité parentale, ce qui les rend d’autant plus 
sérieux et dignes d’être suivis. En tant que « Nyina » (mère), elle transmet des 
messages de réconfort, de sollicitude et d’amour, renforçant l’idée qu’elle est  
là pour protéger et veiller sur les croyants. 

Les messages de Kibeho étaient centrés sur l’appel à la paix, à l’amour,  
à la repentance, à la conversion, à la réconciliation et à la prière, des valeurs 
fondamentales dans les familles rwandaises pour prévenir des catastrophes 
futures. La Vierge a souvent insisté sur l’importance de l’unité familiale, du 
respect mutuel et de l’éducation religieuse au sein des familles, ce qui réson-
nait profondément avec les croyances et les pratiques des Rwandais. Dans ce 
contexte, l’utilisation de ces termes familiaux pourrait être perçue comme un 
moyen de toucher émotionnellement les croyants en leur parlant dans un lan-
gage familier, porteur de douceur mais aussi de responsabilité. La dimension 
maternelle et familiale de Marie devient ainsi un outil pédagogique pour in-
viter les croyants à se repentir et à se convertir avec l’amour d’une mère pour 
ses enfants. La figure de Marie comme une mère protectrice a résonné profon-
dément dans une culture qui valorise la maternité et la protection familiale. 
Les apparitions ont encouragé les familles à se rapprocher, à prier ensemble 
et à renforcer leurs liens. Les messages de la Vierge appelaient souvent à la 
prière en famille et à la réconciliation entre les membres, ce qui a contribué  
à solidifier les relations familiales et à promouvoir une atmosphère de paix et 
de soutien mutuel au sein des foyers. La Vierge Marie, en tant que figure ma-
ternelle, a servi de modèle pour les mères rwandaises, renforçant l’importance 
du rôle de la mère dans l’éducation spirituelle et morale des enfants. Les messa-
ges de la Vierge ont souvent fait écho aux responsabilités parentales, rappelant 
aux parents l’importance de guider leurs enfants sur le chemin de la foi et de 
la vertu.



TROISIÈME CHAPITRE

– 182 –

3.5. Famille et mission : un dialogue entre culture  
	   et évangélisation

L’étude de la dimension familiale dans le cadre des apparitions mariales de Ki-
beho (1981–1989) peut offrir une précieuse source d’inspiration pour la mis-
sion. Elle met en lumière des messages essentiels qui aident les missionnaires 
à mieux comprendre les réalités sociales et culturelles rwandaises. En effet, 
la famille constitue le cœur de la vie rwandaise. Reconnaître et valoriser les 
structures familiales, les rôles sociaux et les valeurs traditionnelles — telles 
que le respect, la solidarité et la responsabilité — permet d’établir un dialogue 
authentique avec les croyants. En adaptant leur langage et leurs enseignements 
à cette réalité, les missionnaires rendent le message chrétien plus concret et 
plus proche du quotidien des fidèles. 

L’intégration des éléments de la vie familiale dans la prédication favorise 
le lien entre foi et culture. En encourageant le dialogue intergénérationnel, les 
missionnaires renforcent la cohésion communautaire et le partage de l’expé-
rience spirituelle entre jeunes et aînés. Conscients des défis que rencontrent les 
familles — pauvreté, blessures du passé, fragilités sociales — ils sont appelés 
à développer des initiatives de soutien et de réconciliation. Ainsi, la mission 
ne se limite pas à l’annonce de la foi, mais devient un témoignage vivant de 
l’amour du Christ au cœur des familles et des communautés. En somme, la 
famille, en tant que lieu de transmission, de solidarité et de foi vécue, devient 
un véritable levier de transformation missionnaire et sociale.

Conclusion

En contemplant la place de la famille à Kibeho, nous découvrons que Marie 
ne s’adresse pas seulement à des individus, mais à un peuple uni par des liens 
familiaux, culturels et spirituels. Son message assume et élève la réalité de la fa-
mille rwandaise : il la purifie, la fortifie et la consacre. Les devoirs, les rôles, les 
hiérarchies et les gestes de respect qui structurent la famille traditionnelle ne 
sont pas rejetés, mais réinterprétés à la lumière de l’Évangile. La maternité de 
Marie donne un sens nouveau à la maternité humaine ; la fraternité en Christ 
élargit les liens du sang ; l’obéissance et le service deviennent des chemins de 
sainteté.



LA FAMILLE AU CŒUR DE KIBEHO : RACINES, DEVOIRS ET LIENS SACRES

– 183 –

Les apparitions de Kibeho nous révèlent une vérité simple et bouleversan- 
te : Dieu parle le langage de la famille. À travers les mots “Mwana”, “Mugore”, 
“Nyina wa Jambo”, “Umubyeyi w’Imana”, le dialogue entre Marie et les voyan-
tes devient une véritable catéchèse de la relation. Dans ces appellations, tout 
le mystère chrétien se condense : Dieu se fait Père, le Christ se fait Frère, et 
Marie devient Mère. Le salut s’exprime dans les mots du lien, de l’amour et de 
la filiation. Ce langage touche particulièrement le cœur rwandais, pour qui la 
famille est l’espace sacré des devoirs et de la tendresse. En se présentant comme 
“Umubyeyi”, Marie rejoint la figure la plus respectée de la société : la mère, pi-
lier du foyer, éducatrice des consciences, gardienne de la paix. Ainsi, à Kibeho, 
le message du Ciel prend les traits d’une éducation familiale : Marie enseigne 
comme une mère, avertit comme une mère, pleure comme une mère. Elle rap-
pelle les valeurs de respect, de travail, de prière et d’obéissance. Et, comme 
toute mère, elle appelle à la réconciliation des enfants dispersés.

Ce chapitre nous fait donc redécouvrir la famille non seulement comme 
une structure sociale, mais comme un sanctuaire de la foi, une école d’huma-
nité, et une mission vivante. C’est dans les relations familiales — entre parents 
et enfants, époux et épouses, anciens et jeunes — que la foi se transmet, que 
la culture se renouvelle, et que la réconciliation peut commencer. Kibeho rap-
pelle au monde entier que la conversion des cœurs commence souvent à la 
maison, dans le quotidien des liens familiaux vécus avec amour et fidélité.





– 185 –

QUATRIÈME CHAPITRE

QUAND L’ART PARLE AU CIEL :  
LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR  

DE KIBEHO

INTRODUCTION 

L’art a toujours été un langage de l’âme, un moyen privilégié de communica-
tion entre l’humain et le divin. Dans la culture rwandaise, les œuvres artisti-
ques — qu’elles soient visuelles, musicales, dansées ou orales — sont porteuses 
de sens, de mémoire et de spiritualité. Elles ne se limitent pas à l’esthétique : 
elles racontent des histoires, enseignent, unissent les communautés et célè-
brent le sacré.

À Kibeho, cet héritage artistique s’inscrit au cœur même des apparitions 
mariales. Les voyantes, Alphonsine, Nathalie et Marie Claire, ont été touchées 
et transformées par des chants, des danses et des symboles qui transmettent un 
message spirituel adapté à leur culture. Les chants mariaux, les gestes choré-
graphiés, les objets matériels, les symboles du jardin des fleurs et la figure ma-
ternelle de Marie deviennent ainsi des vecteurs d’enseignement et de mission.

Ce chapitre explorera d’abord la signification de l’art dans la culture rwan-
daise, puis la manière dont les apparitions de Kibeho ont intégré ces formes 
artistiques dans le vécu spirituel des voyantes et du peuple. Nous analyse-
rons comment la musique, la danse et les symboles matériels contribuent  
à la réception du message marial, comment ils incarnent les valeurs de la foi, et 
comment ils permettent à Marie de transmettre l’Évangile sans l’imposer, dans 
un dialogue respectueux avec la culture locale. En fin de compte, nous ver-
rons que l’art à Kibeho ne se limite pas à une expression culturelle : il devient  



QUATRIÈME CHAPITRE

– 186 –

véritablement missionnaire, car il éveille le cœur, soigne les blessures et rend  
la catéchèse vivante, tout en restant profondément enraciné dans le Rwanda.

4.1. La signification d’une œuvre artistique dans la culture  
	   rwandaise

Dans la culture rwandaise, l’art n’est pas un luxe ou un simple divertissement. 
Il est un moyen de communication profond, un acte de mémoire collective, un 
outil d’enseignement. Une chanson peut consoler un cœur brisé ; une danse 
peut honorer les ancêtres ; une sculpture peut exprimer une prière silencieuse. 
L’art est intimement lié à la vie quotidienne, aux rites de passage, aux saisons, 
à la foi. Ainsi, lorsque la Vierge Marie apparaît à Kibeho, elle se manifeste  
à travers un langage déjà familier au peuple : celui de la beauté, du rythme, et 
de l’émotion partagée.

4.2. L’art rwandais à Kibeho : formes et influences

4.2.1. Les arts visuels

À Kibeho, peintures et sculptures représentent Marie avec des traits africains, 
vêtue de manière locale, proche, maternelle et bienveillante. Ces représenta-
tions ne sont pas anodines : elles traduisent la conviction profonde que Dieu 
peut habiter chaque culture, sans l’effacer ni la dénaturer.

4.2.2. La littérature orale et écrite

Les récits des apparitions se sont d’abord transmis oralement, à l’image des 
anciens contes rwandais. Les paroles de Marie étaient répétées, commentées, 
chantées dans les familles, les écoles, et les églises. Plus tard, ces témoignages 
ont été fixés par écrit, mais l’émotion originelle — transmise par les voix, les 
intonations, la proximité — a été préservée.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 187 –

4.2.3. La musique et la danse

4.2.3.1. Chants et danses dans le Rwanda traditionnel

Dans la société traditionnelle rwandaise, les chants et les danses occupaient 
une place centrale. Ils servaient de moyens d’expression culturelle, sociale et 
spirituelle, renforçant l’unité communautaire et véhiculant des valeurs fonda-
mentales. Les chants et danses rythmaient les différentes étapes de la vie : nais-
sances, mariages, récoltes, initiations, et funérailles. Chaque activité ou événe-
ment social a son propre style de musique1. Ils célébraient la vie, la nature et 
les ancêtres. Spirituellement, les chants avaient une fonction sacrée, souvent 
utilisés lors des rituels pour invoquer les forces invisibles ou remercier Imana 
(Dieu). À l’intérieur de ces manifestations artistiques, on trouve des éléments 
d’identité, de socialisation et de communion qui sont transmis oralement dans 
la vie quotidienne des Rwandais. L’histoire ancienne du Rwanda est de tradi-
tion orale, le chant en a été l’un des principaux médiums de transmission au 
même titre que les poèmes des guerriers. Elles composent le principal canal 
de transmission de la tradition orale. Toutes les formes de communication 
du Rwanda pré-colonial avaient recours à ces formes artistiques qui accom-
pagnaient les activités quotidiennes et les événements importants de la vie.  
« La musique et la danse vont de pair et elles sont omniprésentes dans la so-
ciété rwandaise, précisément dans « Igitaramo » (réunion familiale du soir) 
ponctuée par les chants et la danse. Les danses accompagnent également plu-
sieurs cérémonies traditionnelles de manifestation de joie tel que les naissan-
ces, mariages, fête des moissons etc. ».

4.2.3.2. Types de chants et danses traditionnels

4.2.3.2.1. Chansons

Les chansons rwandaises « indirimbo » se divisent en plusieurs catégories.  
Il existe au Rwanda, une musique donnant lieu à la danse, celle des « Imbyino 
» et une musique faite pour la simple écoute, celle des « Indirimbo »2 .

1	 Cf. J.O. Adekunle, 2007, op. cit., p. 133.
2	 CF. J.B. Nkulikiyinka, Musique et danses du Rwanda, 2006, https://music.africamu-

seum.be/instruments/french/rwanda/rwanda.html, [02.01.2024].



QUATRIÈME CHAPITRE

– 188 –

4.2.3.2.1.1. Le chant de danse « Imbyino »

Le terme imbyino est un substantif qui dérive du verbe kubyina doté d’un 
champ sémantique étendu: exécuter une chanson accompagnée de danse; 
danser en battant le sol des pieds, au rythme d’une chanson émise par le dan-
seur et/ou par d’autres personnes. Le substantif Imbyino peut donc être rendu 
par: chant populaire (généralement) accompagné de danse. Le chant de danse 
était pratiqué au niveau de la cour royale3. Le type de chanson de danse a été 
divisé en trois catégories, la première étant « Umushagiriro/Umushayayo » : est 
un style de danse gracieuse et rythmée, souvent exécutée par les femmes pour 
exprimer la beauté et la joie.

Cette danse célébrait le mouvement de plusieurs animaux qui sont respec-
tés au Rwanda tels que les éléphants et les gazelles, mais surtout l’animal le plus 
vénéré, la vache. Il vient en suite « Umudiho » : C’est un style de danse dont les 
pieds frappent le sol avec une certaine force dans une répétition opiniâtre qui 
évoque l’aspect répétitif des travaux des champs. Cette forme danse connait 
différentes variations (ou nuance) selon les diverses régions du Rwanda; Et en-
fin « Ukurambagiza »: Une danse qui unissait les hommes et les femmes dans 
un ballet de séduction.

Structure du chant de danse était comme suit : Le chant de danse est de 
structure responsoriale, évoluant sur un refrain, toujours le même dans un 
chant, repris par un choeur de chanteurs. Le refrain court après chacun des 
couplets, généralement nombreux, entonnés par un soliste4.

4.2.3.2.1.2. Le chant « Indirimbo »

Outre le chant de danse « imbyino », les Rwandais ont toujours pratiqué le 
chant « indirimbo », qui se différencie du premier par le fait qu’il est presque 
toujours à rythme libre, c’est-à-dire celui qui, au lieu d’être réglé par une divi-
sion égale du temps, obéit plutôt au mouvement général d’une phrase ou d’un 
membre de phrase tel que l’impose le texte5. Parmi ces catégories de chansons, 
on y trouve par exemple les berceuses et les chants d’amour: (ibihozo) : Des 
chants mélancoliques ou apaisants, souvent utilisés pour consoler ou méditer 
sur des moments de douleur ; Les chants des agriculteurs: Kwidoga ; Les chants 

3	 CF. Ibid., op. cit., section de la musique , “le chant de danse Imbyino” no 1.
4	 CF. Ibid.
5	 Cf. G. Mbonimana, Musique rwandaise traditionnelle, Butare, 1971, p. 40.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 189 –

des voyageurs: Kwitonga ; Les chants des piroguiers: Amasare (luister) ; Les 
chants des apiculteurs: Amavumbu ; Les chants des forgerons: textes chantés 
ou récités dans le jargon Urucuzi de ces forgerons qui, aujourd’hui, a complè-
tement disparu ; Les chants de chasse: Amahigi ; Le chant pastoral (le chant 
Amahamba, le chant Imyoma, le chant Amajuri, le chant Ibyisigo, le chant 
Amayungu, le chant Indama, le chant Imhima ainsi que beaucoup d’autres)6; 
Le chant guerrier : « Indirimbo z’ingabo ». Ces chants se transmettaient de 
génération en génération. Ils étaient généralement chantés par les guerriers au 
cours des veillées, autour du roi ou des chefs militaires7.

4.2.3.2.2. Les danses

Il s’agit principalement de la danse liée aux parades guerrières ou celle dont la 
chorégraphie obéit aux règles de ces dernières8. Il y avait :

4.2.3.2.2.1. Imyiyereko (la danse Umuhamirizo et Intore)

Les anciennes armées rwandaises pratiquaient des danses-parades. La danse 
Umuhamirizo et Intore : Cette danse fut d’abord une danse de palais, à la cour 
royale, avant de s’étendre au niveau de certains grands chefs et même au niveau 
de la population. Dansé par les hommes arborant lances et boucliers, portant 
une crinière blonde. Cette danse est soutenue par les chants et poèmes épiques 
exaltant les valeurs guerrières. La technique exige plusieurs années d’appren-
tissage. « Intore » (les élus): Toujours en groupe, généralement 8, est une danse 
armée réservée aux garçons, exprimant le retours triomphant des guerriers.

4.2.3.2.2.2. La danse de la houe des Imparamba

La danse de la houe est généralement appelée du nom des danseurs Impa-
ramba qui la pratiquent. Elle est née des rites agricoles liés à la fertilité du sol, 
magnifie la houe et son rôle socio-économique.

4.2.3.2.2.3. Les batteurs de tambours (les tambourineurs)

Ils sont au nombre de treize. Le tambour était le symbole du pouvoir royal  
et était utilisé comme moyens de communication. Les différents rythmes du 

6	 Cf. Ibid.
7	 Cf. Ibid.
8	 CF. Ibid., section, la “danse”.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 190 –

tambour portaient différents messages à la population. Présentement les tam-
bours sont utilisés seulement pour le spectacle. Ils étaient le symbole tradi-
tionnel du pouvoir royal. Ces tambours étaient utilisés à la fois pour annon-
cer la présence du Roi et pour communiquer avec ses sujets et ses alliés. Les 
annonces officielles étaient précédées par un battement de tambour ingoma. 
Ce même ensemble de tambours rythmait la vie de la cour royale: le roi du 
Rwanda se réveillait au son du tambour indamutsa, le rythme umugendo l’ac-
compagnait en tournée dans son royaume, et il se couchait au son de la cithare 
inanga.

Tous les chants et les danses décrits ci-dessus s’effectuent accompagnés par 
des instruments de musique traditionnels qui sont uniques au pays. D’abord 
le tambour ingoma (de petites dimensions), la cithare l’inanga, un instrument 
traditionnel à cordes semblable à une lyre ou à une harpe. Il se compose de 
9 ou 12 cordes (fabriquées en peau de vache), et le résonateur est constitué 
d’un bois appelé umyungu. Il existe d’autres instruments à cordes tradition-
nels comme l’umuduli (un arc traditionnel à une corde), l’iningiri (un instru-
ment de type violon qui se joue avec l’umuchiri ou arc) et l’icyembe (une boîte  
à musique sur laquelle il y a des cordes acoustiques). Les tambours sont appe-
lés ingoma et leurs peaux sont faites en peau de vache. Parmi les instruments 
à vent, il y a l’urusengo (flûte en bambou), l’umwirongi (une flûte en Lobelia), 
l’amakondera (une corne utilisée pour jouer un long son doux) et l’amahembe 
(trompette en corne d’antilope). Parmi les percussions, il y a l’ikembe (une ver-
sion locale de la mbira ou kalimba), l’ikinyuguri ou urunyege (hochet), l’uru-
taro ou intara (panier) et l’amayugi (petites ceintures sphériques attachées aux 
chevilles des danseurs)9. 

Avec la colonisation et l’introduction du christianisme, les chants et dan-
ses traditionnels ont évolué, s’adaptant aux nouveaux contextes religieux et 
sociaux. Les missionnaires ont introduit des hymnes religieux, souvent chan-
tés en kinyarwanda, mais inspirés des mélodies occidentales. Cela a enrichi 
les pratiques musicales locales en incorporant des thématiques chrétiennes 
tout en conservant une part des rythmes traditionnels. Les tambours et autres 
instruments traditionnels ont accompagné les chants mariaux lors des rassem-
blements spirituels à Kibeho, donnant une dimension rituelle et solennelle  

9	 Cf. M. Asiimwe, La musique traditionnelle au Rwanda, In-house East Africa, 2015,
	 https://www.musicinafrica.net/fr/magazine/la-musique-traditionnelle-au-rwanda, 

[30.12.2023].



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 191 –

à ces événements. Leur utilisation a permis de relier les pratiques liturgiques 
chrétiennes à une expression musicale traditionnelle.

4.2.3.3. Chants et la danse dans les apparitions de Kibeho

Avec l’apparition du 2 Décembre1981 (un mercredi soir), un élément nouveau 
fut introduit : le chant. Ce jour-là la vierge aurait enseigné à Alphonsine un 
beau cantique jamais entendu, et puis un chant de danse. Le chant et la danse 
deviendront peu à peu une des caractéristiques des phénomènes de Kibeho10. 
Au cours des apparitions suivantes, la Mère du Verbe, « bonne pédagogue », 
enseignait personnellement de nombreuses prières aux voyantes. Certaines 
d’entre elles, liées à des mélodies rwandaises typiques et leur demandait de 
les exécuter pendant la prière et aussitôt sont devenues très rapidement des 
chants religieux acceptés par la population indigène11. 

Les chansons apprises par Alphonsine Mumureke et Nathalie Mukama-
zimpaka à Kibeho sont porteuses de significations profondes, tant au niveau 
spirituel que socio-culturel, et elles reflètent des éléments clés de la foi catho-
lique tout en s’ancrant dans la culture rwandaise. Nous allons explorer ces 
chansons que Marie a enseignées aux voyantes et tenter d’en faire une analyse 
spirituelle ainsi que socio-culturelle pour chacune d’elles. Cela nous permettra 
de découvrir le message que la Vierge Marie souhaitait transmettre à travers 
ces chants.

4.2.3.3.1. Chants mariaux enseignés et transmis aux peuples de Dieu  
                   par Alphonsine

Indirimbo zigishijwe Alufonsina (Les chants enseignés à Alphonsine)

a.	 « Umwana uzankunda »12 (Tout enfant qui m’aimera)

1.	 Umwana uzankunda, umwana uzanyiyambaza, azagira ubugingo buhoraho. 
	 (Tout enfant qui m’aimera, tout enfant qui m’invoquera, aura la vie  

éternelle).
2.	 Uzemera Yezu kandi akemera Imana, azagira ubugingo buhoraho. 
	 (Celui qui croira en Jésus, et croira en Dieu, aura la vie éternelle). 

10	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 29.
11	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., pp. 329-330. 
12	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 2 décembre 1981, p. 3.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 192 –

Ce chant met en avant le thème de la dévotion et de l’amour filial envers Ma-
rie. Dans la tradition catholique, invoquer Marie comme intercesseuse est un 
moyen de se rapprocher de Dieu et de grandir spirituellement. Ce chant sug-
gère qu’une vie de prière et de dévotion peut mener au salut éternel. Quant 
au contexte socio-culturel, au Rwanda, la figure maternelle occupe une place 
importante et symbolise la protection et le soutien inconditionnel. Ce chant 
résonne avec l’idée d’une mère qui prend soin de ses enfants et les guide. Dans 
la culture rwandaise, ce lien d’amour est perçu comme sacré, et l’idée de « Nyi-
na wa Jambo » (Mère du Verbe) rappelle aux Rwandais la valeur du respect et 
de l’amour filial.

b.	 « Mubyeyi ukunda abana »13 (Mère qui aime les enfants)

1.	 Mubyeyi ukunda abana. Nyina wa Jambo, Mariya. 
	 (Mère qui aime les enfants. Mère du Verbe, Marie).
2.	 Nzira iyobora mu ijuru. Nyina wa Jambo. 
	 (Chemin qui conduit au ciel. Mère du Verbe).
3.	 Mubyeyi w’impuhwe. Nyina wa Jambo. 
	 (Mère de miséricorde. Mère du Verbe).

Ce chant appelle à voir Marie comme une guide spirituelle vers la sainteté et la 
vie éternelle. En s’adressant à Marie, les fidèles trouvent en elle un chemin sûr 
vers Dieu, ce qui est conforme à la théologie catholique où Marie est médiatri-
ce. La référence à Marie comme Mère aimante résonne particulièrement dans 
une société où les valeurs de solidarité, de guidance et de compassion mater-
nelle sont très importantes. Au Rwanda, une mère est perçue non seulement 
comme la source de la vie, mais aussi comme celle qui enseigne et protège. 
Ce chant encourage les Rwandais à cultiver cette même attitude de soutien et 
d’amour pour les autres.

c.	 « Nyina wa Jambo »14 (Mère du Verebe)

1.	 Mubyeyi wa Jambo, Mariya, kandi uri n’uwacu, Mariya. 
	 (Mère du Verbe, Marie, tu es aussi notre Mère, Marie).
2.	 Mubyeyi ugaba inema Mariya, waraziduhaye, Mariya. 
	 (Dispensatrice des grâces, Marie, tu nous a comblés de tes dons, Marie).

13	 Cf. Ibid.
14	 Cf. Ibid., p. 16.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 193 –

3.	 Kuko watwitoreye Mariya, mu bana tungana, Mariya. 
	 (Puisque tu nous as choisis, Marie, parmi les enfants de notre âge, Marie).
4.	 Uraduhe umugisha, Mariya, duheho n’abandi, Mariya. 
	 (Puisses-tu nous donner ta bénédiction. Marie, que nous la communi-

quions aux autres, Marie).
5.	 Abana b’iKibeho, Mariya, tugusabye umubano Mariya. 
	 (Nous les enfants de Kibeho, Marie, nous te demandons la fraternité, 

Marie).
6.	 N’urukundi iteka, Mariya, nk’uko wabyivugiye, Mariya. 
	 (Et l’amour toujours, Marie, comme tu nous l’as dit Toi-même, Marie).
7.	 Urebe ukonzamera Mariya, kubera ijwiry’Imana, Mariya. 
	 (Vois ce que je deviendrai Marie, à cause de la voix de Dieu, Marie).
8.	 Wowe ngwino unkomeze, Mariya, umpe ukwiyumanganya, Mariya. 
	 (Viens toi-même me fortifier, Marie, donne-moi la patience dans  

l’épreuve, Marie).
9.	 Nahambiriye ibyanjye, Mariya, Njya mu maboko yawe, Mariya. 
	 (J’ai fait de tout ce que je possède un balluchon, Marie, et je me suis jetée 

dans tes bras, Marie).
10.	Usingizwe iteka Mariya, kundwa nyagukundwa, Mariya. 
	 (Que tu sois vraiment louée, Marie, que tu sois vraiment aimée, Marie).
11.	Ambazwa wo kambazwa, Mariya, kundwa nyagukundwa, Mariya. 
	 (Qu’on aime à te supplier, Marie, que tu sois vraiment louée, Marie).

Cette phrase souligne la proximité entre les croyants et Marie. Elle est non 
seulement la Mère du Christ (le Verbe), mais aussi la mère spirituelle de tous 
les fidèles. Ce chant incite les gens à se sentir connectés à Marie de manière 
intime, à la voir comme leur propre mère. Au Rwanda, la notion de parenté 
est très élargie et inclut souvent les amis et la communauté. Ainsi, ce chant 
exprime l’idée que Marie n’est pas distante, mais proche de chacun, accessible 
comme une membre de la famille. Cela renforce l’attachement communautaire 
et l’idée que la foi ne se vit pas en isolation, mais en lien avec une figure pro-
tectrice et maternelle.

d.	 « Umwana wa Mariya ntatana n’umusaraba »15 (L’enfant de Marie ne se 
sépare jamais de la Croix)

15	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 202.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 194 –

1.	 Umwana wa Mariya ntatana n’umusaraba. 
	 (L’enfant de Marie ne se sépare jamais de la Croix).
2.	 Umwana wa Mariya apfana amagambo menshi ku mutima. 
	 (L’enfant de Marie garde beaucoup de paroles dans son cœur jusqu’à  

la mort).
3.	 Umwana wa Mariya ntabwo avuga amagambo menshi. 
	 (L’enfant de Marie ne dit pas de vaines paroles).
4.	 Umwana wa Mariya ntatana n’umusaraba. 
	 (L’enfant de Marie ne se sépare pas de la croix).
5.	 Umwana wa Mariya apfana amagambo menshi ku mutima. 
	 (L’enfant de Marie garde beaucoup de paroles dans son cœur jusqu’à  

la mort).
6.	 Umwana wa Mariya ntabwo avuga amagambo menshi. 
	 (L’enfant de2 Marie ne dit pas de vaines paroles).

Ce chant évoque l’idée que suivre le chemin de Marie implique d’accepter les 
souffrances de la vie chrétienne. Il rappelle que Marie elle-même a connu la 
douleur (comme dans le Rosaire des Sept Douleurs) et que les fidèles doi-
vent s’attendre à rencontrer des épreuves en restant fidèles. Cependant, cette 
souffrance n’est pas vaine, car elle mène à la sanctification. Dans la culture 
rwandaise, la souffrance est souvent perçue comme une partie inévitable de 
la vie, que l’on traverse avec dignité et résilience. Ce chant pourrait servir de 
rappel aux Rwandais que même dans les épreuves, la foi et la persévérance 
sont des moyens de trouver du sens. En 1981, alors que le Rwanda traversait 
des tensions socio-politiques, ce message offrait une perspective de courage et 
d’espérance face aux difficultés.

4.2.3.3.2. Chants mariaux enseignés et transmis aux peuples de Dieu 	
                  par Nathalie

Indirimbo zigishijwe Nataliya (Les chants enseignés à Nathalie)

a.	 « Tuzabana iteka mu bwami »16 (Nous vivrons ensemble éternellement 
dans le Royaume)

	 R/	 Mana yandemye kandi umbeshaho iteka, tuzabana iteka mu bwami.  
(Dieu qui m’as créé et qui es toujours à mes côtés, nous vivrons ensemble 
éternellement dans le Royaume).

16	 Cf. Ibid., p. 203.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 195 –

1.	 Mubyeyi w’Imana kandi uri n’uwacu, tuzabana iteka mu bwami.  
(Mère de Dieu et notre Mère, nous vivrons ensemble éternellement  
dans le Royaume).

2.	 Ngwino bwangu utabare iyi si, uyihe amahoroi teka ryose.  
(Viens vite Mère au secours de ce monde, donne-lui la paix pour  
toujours).

3.	 Mwebwe mwese nimunsange, ndi inzira nziza igeza kuri Yezu.  
(Vous tous, accourez vers moi, je suis le vrai chemin vers Jésus).

4.	 Unyambaza wese agira ibyishimo, tuzabana iteka mu bwami.  
(Celui qui me supplie est heureux, nous vivrons ensemble éternellement 
dans le Royaume).

Ce chant exprime une double relation avec Marie : elle est d’abord « Mubyeyi 
w’Imana » (la Mère de Dieu), un rôle central dans la théologie catholique où 
Marie est reconnue comme la mère de Jésus-Christ. Mais elle est aussi “uwacu” 
(notre mère), ce qui signifie qu’elle est proche des fidèles, les adoptant spirituel-
lement comme ses enfants. Ce chant exprime également l’espérance chrétienne 
de la vie éternelle. En affirmant « tuzabana iteka mu bwami » (nous vivrons 
éternellement dans le Royaume), ce chant promet la récompense ultime de la 
vie chrétienne, l’union éternelle avec Dieu. Dans la culture rwandaise, les rela-
tions familiales sont extrêmement valorisées, et l’idée d’une mère qui protège 
ses enfants est profondément enracinée. En appelant Marie « Mubyeyi wacu » 
(notre mère), le chant résonne particulièrement auprès des Rwandais, qui per-
çoivent Marie comme une figure maternelle bienveillante et protectrice. Cette 
vision est renforcée par la croyance que la Vierge protège et guide ses “enfants” 
dans leur vie terrestre pour les amener au Royaume de Dieu. Ainsi, le chant 
offre aux fidèles un réconfort spirituel et une assurance face aux épreuves de la 
vie, rappelant que la destination finale est le Royaume de Dieu.

b.	 « Bikira Mariya ni umubikira »17 (La Vierge Marie est vraiment Vierge)

	 Bikira Mariya ni umubikira (bis). [La Vierge Marie est vraiment Vierge 
(bis)]

	 Nzajya mwambaza amanywa n’ijoro. [Je demanderai son secours le jour 
et la nuit]

17	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, 31 mai 1982, p. 20.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 196 –

	 Nzajya mwambaza ndi mu makuba. [Je demanderai son secours dans  
les malheurs]

	 Nzajya mwambaza igihe cyose. [Je demanderai son secours à chaque  
instant].

1.	 Akira imibabaro yanjye yose (ter), [Reçois mes souffrances (ter)]
2.	 Akira ibikorwa byanjye byose (ter), [Reçois toutes les actions (ter)]
3.	 Akira imirimo yanjye yose (ter), [Reçois tous mes travaux (ter)]
4.	 Akira amagambo yanjye yose (ter), [Reçois toutes mes paroles (ter)]
5.	 Akira ibyifuzo byanjye byose (ter), [Reçois tous mes désirs (ter)]
6.	 Akira amarira yanjye yose (ter), [Reçois toutes mes larmes (ter)]
7.	 Akira ibyifuzo byanjye by’isi yose (ter), [Reçois toutes les aspirations  

du monde entier (ter)]
8.	 Ninde uzi umubyeyi w’abakene (ter) Bikira Mariya Nyinawa Jambo ?  

[(Qui connaît la Mère des pauvres (ter) La Mère du Verbe, la Vierge  
Marie ?)]

Ce chant confirme l’un des dogmes principaux de l’Église catholique : la vir-
ginité perpétuelle de Marie, qui est perçue non seulement comme la mère de 
Dieu, mais aussi comme un modèle de pureté, de consécration et de sainteté. 
En disant « Bikira Mariya ni Umubikira », ce chant affirme la place unique de 
Marie en tant que mère immaculée, qui se consacre totalement à Dieu. C’est un 
appel aux croyants à chercher à vivre la pureté et la fidélité dans leur propre vie 
spirituelle, en prenant Marie comme modèle de foi et de vertu. Dans la société 
rwandaise, les valeurs de pureté, de respect et de dignité sont hautement va-
lorisées, surtout pour les figures féminines. En appelant Marie « Umubikira » 
(la Vierge consacrée), ce chant inspire les fidèles, en particulier les femmes,  
à embrasser des valeurs de respect de soi et de dévouement spirituel. En outre, 
la référence à la virginité de Marie peut être vue comme une exaltation des 
vertus de pureté et de droiture, qui sont également prisées dans la société 
rwandaise. Cela souligne l’importance de la dévotion et du respect dans les 
relations familiales et communautaires, des valeurs essentielles dans la culture 
rwandaise.

Ces chants enseignés à Kibeho sont empreints d’ne spiritualité profonde 
et d’une vision qui invite les Rwandais à vivre la foi chrétienne de manière 
authentique, humble et courageuse. En enseignant ces chants aux enfants, la 
Mère du Verbe veut que ces enfants méditent sur le message et le contenu 
du chant. Ces danses et ces chants et danses favorisaient un climat méditatif  



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 197 –

comme le rappelait à Nathalie la Mère du Verbe : « Igihe uririmba, ujye uzi-
rikana ku magambo agize indirimbo. Agahogo keza ntigahagije » ( Quand tu 
chantes, médite les paroles qui composent le chant. La belle voix ne suffit 
pas)18. A l’époque et encore aujourd’hui, les chants et danses rwandais sont les 
éléments de divertissement qui animent les gens. Mais, Marie en mélangeant 
l’aspect culturel et religieux dans ces aspects musicaux il y a un autre message 
qu’elle voudrait transmettre. Ce message est que chanter et danser aident véri-
tablement à convertir les cœurs de ses enfants. Voyons comment Alphonsine, 
l’autre voyante l’explique : 

La Mère du Verbe ne venait pas à Kibeho pour écouter nos chants et ad-
mirait nos danses, même s’ils sont admirables. L’important est qu’ils éma-
nent des cœurs réellement convertits. […] Comment pourrais-je en effet 
prétendre danser pour la Mère du Verbe alors que je ne vois que le négatif 
chez les autres, que je nourris, dans mon cœur, des sentiments de haine 
pour mon voisin et pour d’autres personnes que je juge defférentes de moi, 
etc19. 

La Mère du Verbe, explique la même voyante, est venue au nom de son 
Fils. Elle voulait les cœurs qui écoutent et mettent en pratique le comman-
dement de Dieu  : « Aime ton prochain comme toi-même »20. Ces chants et 
danses de Kibeho combinent une théologie catholique universelle avec des va-
leurs profondément enracinées dans la culture rwandaise. Ces œuvres musi-
caux renforcent l’idée que Mère du Verbe est non seulement une figure divine 
et l’intercesseur auprès de Dieu, mais aussi une figure proche et accessible, 
avec qui chaque son enfant ait une relation personnelle. Elles rappellent que, 
même dans l’épreuve, les fidèles peuvent trouver refuge et réconfort dans la 
foi et dans la communion spirituelle avec Marie. Elles ont encouragé une spi-
ritualité populaire qui met Marie au centre de la vie religieuse quotidienne. 
Pour les Rwandais, ces chants n’ont pas seulement renforcé leur foi catholique, 
mais ont aussi encouragé une culture de respect, de pureté, de dévouement et 
de solidarité. Ils ont inspiré une résilience face aux épreuves, en rappelant que, 
sous la protection de Marie, le fidèle peut vivre avec espérance, aimant autrui 
comme une famille unie sous un même Dieu. 

18	 Cf. Apparition à Nathalie du 10 juillet 1982, voir aussi E. Sinayobye, 2015, op. cit.,  
p. 206.

19	 Cf . A. Mumureke, 2022, op. cit., p. 73.
20	 Cf. Ibid.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 198 –

4.2.3.4. L’influence des chants et danses traditionnels sur la réception 	
               et l’interprétation des apparitions mariales de Kibeho

Les chants et danses traditionnels rwandais ont joué un rôle essentiel dans la 
manière dont le peuple a accueilli et compris les apparitions mariales de Ki-
beho, survenues entre 1981 et 1989. Ces événements, marqués par des appels 
à la prière, à la conversion et au pardon, se sont inscrits dans un cadre culturel 
où la musique et la danse sont intimement liées à la vie spirituelle.

À Kibeho, les voyantes transmettaient parfois les messages de la Vierge 
Marie en chantant. Ces chants, simples et répétitifs, rappelaient immédiate-
ment les formes musicales traditionnelles rwandaises. Leur structure — alter-
nance de refrains et de couplets — permettait à tout le monde de participer, de 
mémoriser facilement les paroles et de s’unir autour d’un même élan spirituel. 
Ces mélodies, proches du répertoire traditionnel, facilitaient l’adhésion des 
fidèles. Elles donnaient au message un visage familier et chaleureux, le rendant 
plus accessible et plus ancré dans le quotidien des communautés.

Dans la culture rwandaise, chanter et danser ne sont pas de simples dis-
tractions : ce sont des moyens d’exprimer la joie, la peine, la gratitude et la 
prière. Pendant les apparitions, les fidèles réagissaient souvent spontanément 
en chantant ou en dansant, créant une atmosphère unique, à la fois fervente et 
profondément communautaire. Bien avant l’arrivée du christianisme, chants et 
danses faisaient déjà partie des grandes cérémonies, qu’il s’agisse de célébrer la 
récolte, d’honorer les ancêtres ou de renforcer l’unité du groupe. En utilisant 
ces formes d’expression à Kibeho, le message marial ne rompait pas avec la tra-
dition ; il venait au contraire s’y greffer, lui donner une nouvelle profondeur.

Grâce aux pèlerins, ces chants inspirés à Kibeho ont voyagé à travers tout le 
pays. De retour dans leurs villages, les fidèles les intégraient dans leurs propres 
rassemblements, contribuant à répandre le message marial bien au-delà des 
collines de Kibeho. Ainsi, chants et danses ont servi de passerelle entre la foi 
chrétienne et l’identité culturelle rwandaise. Ils ont permis de toucher le cœur 
des gens, de renforcer la ferveur collective et de transmettre un message de 
paix et d’espérance. Par cette alliance entre spiritualité et traditions locales, les 
apparitions de Kibeho ont montré que la foi peut se vivre à travers la culture, 
et que Dieu peut parler à chacun dans la langue de son cœur.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 199 –

4.3. Les éléments symboliques et matériels dans les apparitions

4.3.1. Symboles parlants

Dans presque toutes les cultures et des religions, le symbole est un langage  
à part entière. Les éléments symboliques sont souvent utilisés pour exprimer 
des valeurs, des croyances, des concepts complexes ou des émotions qui sont 
difficiles à expliquer directement21. Derrière un simple objet, une figure ou 
un geste se cache souvent une signification plus grande, un message invisible 
destiné à toucher le cœur et l’âme. Un symbole va bien au-delà de sa forme 
extérieure : il sert à exprimer l’amour, la liberté, le temps qui passe, ou encore 
la mort — toutes ces réalités qu’il est difficile de traduire en mots. En un clin 
d’œil, un symbole peut rassembler une communauté autour d’une même idée, 
d’une même croyance. C’est un moyen simple, mais puissant, pour transmettre 
un message profond. Un élément symbolique représente donc quelque chose 
de plus que sa simple apparence physique, il est porteur d’une signification 
plus profonde et plus large22.

4.3.1.1. La figure maternelle de Marie

Lors des apparitions de Kibeho, la Vierge Marie est apparue avant tout comme 
une mère. Une mère attentive, aimante, inquiète du sort spirituel de ses en-
fants. Au Rwanda, la figure de la mère — « umubyeyi » — occupe une place 
centrale. Elle est synonyme de douceur, de protection et de sagesse. Marie est 
venue demander la prière, la conversion et la réconciliation. Elle a supplié 
ses enfants de se détourner du mal et de marcher ensemble vers la paix. Elle  
a aussi averti du danger qui guettait le pays si ces appels n’étaient pas entendus, 
annonçant de façon mystérieuse les tragédies qui allaient frapper le Rwanda, 
notamment le génocide de 1994. Ces messages entraient en résonance avec les 
valeurs profondes de la culture rwandaise, où l’unité (ubumwe) et la réconci-
liation sont essentielles. Même les visions terrifiantes de violence transmises 
aux voyantes rappelaient la nécessité urgente de revenir à la voie du bien, de 
préserver l’harmonie et le respect mutuel.

21	 Cf. A. Vergote, Le symbole, Revue Philosophique de Louvain Année 1959, No 54 pp. 
197-224.

22	 Cf. Ibid.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 200 –

4.3.1.2. Le jardin des fleurs

L’un des symboles les plus marquants des apparitions de Kibeho est celui des 
fleurs. À plusieurs reprises, les voyantes racontent avoir vu des jardins mysté-
rieux, remplis de fleurs aux couleurs et états variés.

Les trois voyantes de Kibeho virent un jardin dans lequel certaines des 
fleurs étaient belles et fraîches, et d’autres fanées. Lors du premier voyage 
mystère de Nathalie, le 4 septembre 1982, elle aperçoit trois sortes de fleurs. 
Ces fleurs symbolisent la manière dont les gens se présentent devant Dieu. 
De même, lors de l’apparition d’Alphonsine, le 16 janvier 1982, Alphonsine 
aurait eu une vision d’un champ de fleurs très variées, plantées par la Vierge 
qui l’aurait invité à aller se promener ensemble à travers ce champ. Selon ses 
propos, il y en avait de très belles et luxuriantes, de toutes blanches, des rou-
ges, des noires, etc.. Mais d’autres semblaient fanées ou rabougries, et la Vierge 
aurait déclaré : « il y en a qui deviendraient robustes et luxuriantes si on leur 
donnait de l’eau »23. Ce champ de fleurs et d’arbres que Alphonsine a vu, té-
moignant de la façon dont les âmes humaines sont perçues devant Dieu. Un 
jardin fleuri a également été montré à Marie-Claire, qu’elle devait arroser, lors 
de son apparition du 5 janvier 1982. Les voyantes de Kibeho percevaient les 
individus sous la forme de fleurs, un symbole particulièrement apprécié par la 
Vierge Marie. Selon les témoignages, elle porte une affection particulière aux 
fleurs. Comme le rapporte Sinayobye, le 4 septembre 1982, la Mère du Verbe 
déclara à Nathalie : « La raison pour laquelle j’aime les fleurs, c’est qu’elles ont 
toujours besoin d’être arrosées pour pouvoir pousser. Il en est de même pour 
les êtres humains : ils ont besoin des sacrements et doivent se distinguer par 
de bonnes oeuvres afin de demeurer de bons enfants de Dieu. Ainsi, les fleurs 
deviennent le symbole des personnes et de leur cheminement spirituel»24.

Lors de ses voyages mystiques du 4 septembre 1982, Nathalie aurait été 
conduite – en esprit – par la Vierge Marie à travers trois zones distinctes, cha-
cune ornée de fleurs (indabo) de qualité inégale. Comme le rapporte Misago, 
voici un extrait du récit de la voyante :

Alors, la Vierge Marie me fit voir trois zones « ibice bitatu » plantées de 
fleurs. Dans la première zone il y avait des fleurs très belles « indabo nziza »,  

23	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, le 16 janvier 1982, p. 7.
24	 Cf. E. Sinayobye, 2020, op. cit., p. 156.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 201 –

baignant dans une bonne lumière. La Vierge m’a exliqué que la raison pour 
laquelle ces fleurs étaient si lixuriantes est que la lumière qui s’y trouvait 
était adaptée à leur vie. Dans la deuxième zone, il y avait des fleurs fanées 
« indabo zarabye ». Elle (la Vierge) me dit alors : « Si ces fleurs sont fa-
nées, c’est parce que leur vie n’est pas en harmonie avec celle lumière qui 
s’y trouve ». De fait, cette lumière avait l’air d’être incandescente, mais pas 
trop. Enfin, dans la troisième zone, il y avait des fleurs deséchées « indabo 
zumiranye cyane ». Elle m’a expliqué que la raison pour laquelle ces fleurs 
étaient devenues si sèches, c’est que leur vie n’était pas du tout en harmonie 
avec cette lumière que j’y voyais. De fait, la lumière qui s’y trouvait à ce 
moment-là était d’une incandescence excessive25.

Lorsqu’elle eut terminé de lui montrer ces trois zones, la Vierge Marie lui 
expliqua que les trois catégories de fleurs représentaient les hommes tels qu’ils 
sont sur Terre :

Quand la Vierge eut achevé de me montrer ces trois zones, Elle m’a expli-
qué que les trois catégories de fleurs représentaient les hommes telsqu’ils 
sont sur la terre : il y a, dit-Elle, des hommes de bien « abantu beza », 
qui prient et observent nos commandements. Ils ne prient pas seulement 
quand des malheurs leur arrivent, mais aussi quand ils vivent dans la joie. 
Par contre, la deuxième catégorie, constituée par des fleurs fanées, signifie 
des hommes moins bons « abantu babi », qui ne se réveillent et ne songent 
à la prière que quand ils se trouvent dans des épreuves. Quant à la troi-
sième catégorie, celle des fleurs desséchées, elle correspond à des hommes 
mauvais « abantu babi » qui ne prient jamais, se fichent même de l’exis-
tence de Dieu, et n’observent pas nos commandement. C’est pourquoi tu 
les vois pareils à des fleurs desséchées26.

Les fleurs classées en trois catégories sont donc à comprendre des sym-
boles. Elles correspondent aux hommes telqu’ils sont ici-bas, se différenciant 
eux-mêmes par la qualité de leur relation avec Dieu, de leur vie de prière, 
bref de leur vie théologale. Cela est un clair avertissement donné à la voyante, 
mais aussi à tout le monde. Jakacki ajouta que « ces fleurs symbolisaient les 
êtres humains et que leurs différentes couleurs représentaient la diversité des 
personnes. Chaque homme a sa propre voie, et sa propre Croix à porter. Marie  

25	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., pp. 189-190.
26	 Cf. Ibid., p. 190.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 202 –

a dit à la voyante qu’elle doit aimer la voie que Marie lui a tracée, car ce chemin 
la conduira vers le champ de fleurs, afin qu’elle devienne l’une d’elles »27.

Ce symbole de fleurs revient souvent dans les apparitions de la Vierge Ma-
rie. Le 9 décembre 1531, sur la colline de Tepeyac au nord de Mexico, une 
jeune métis au vêtement brillant comme le soleil apparaît à l’indigène Juan 
Diego, récemment baptisé. Elle se révèle à lui en lui disant : Je suis la toujours 
Vierge Marie, Mère du vrai Dieu, et la mère de tous ceux qui, dans leur misère, 
se tournent vers moi avec confiance. Puis, le charge de demander à l’évêque 
de faire construire une église en ce lieu. Mais, Mgr Zumárraga, sceptique, de-
mande un signe. Le 12 décembre — date retenue par l’Église universelle pour 
fêter Notre Dame de Guadalupe — se montrant pour la dernière fois à Juan 
Diego, Marie l’envoie cueillir des fleurs au sommet aride et gelé du Tepeyac. 
C’est ainsi que la Sainte Vierge lui demande d’aller tout en haut de la colline 
lui cueillir les fleurs qu’il y trouverait. Juan Diego sait très bien qu’aucune fleur 
ne peut pousser (surtout au moins de dé cembre !) au sommet de la colline, 
où il n’y a que des rochers.. Il obéit pourtant et, en arrivant là-haut, découvre 
avec émerveillement un magnifique parterre de fleurs au parfum délicieux, 
que la rosée recouvre encore ! Quelle surprise ! Il ouvre son ayate, cette espèce 
de cape-couverture que portent encore aujourd’hui bien des Indiens, il y met 
toutes les fleurs qu’il peut cueillir et redescend plein de joie les présenter à No-
tre Dame. Elle les prend et les dispose au creux de la cape de Juan Diego en lui 
disant : Voici le signe demandé. En présence de l’évêque, tu ouvrira ton ayate 
et tu lui montreras ce que tu lui apportes28. Il y remplit sa tilma des plus bel-
les fleurs qu’il ait jamais vues. De retour chez l’évêque pour les lui offrir, Juan 
Diego ouvre sa tilma découvrant alors une extraordinaire image de la Vierge, 
comme imprimée dans l’étoffe. Ramraquons que : A cette époque, c’était ab-
solument impossible de trouver ou de voir tant de si belles fleurs en cette sai-
son. Le 12 décembre 1531, l’évêque aurait reçu deux « signes miraculeux » : 
des roses d’Espagne cueillies fraîches en plein hiver à Mexico, et l’impression  
« miraculeuse » de l’image de la Vierge sur le manteau, la tilma, de Juan Diego. 
Après cela, l’évêque aurait reconnu l’authenticité des apparitions. Le signe des 
fleurs dans la tilma veut nous dire que ce sont les enfants de Marie qui sont 
dans sa tilma, protégés par Lui29.

27	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., p. 90.
28	 Cf. F. Bay, 2000, op. cit., p. 16.
29	 Cf. Ibid., p. 17.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 203 –

Les fleurs, en tant qu’éléments symboliques dans les apparitions mariales 
de Kibeho, ont des significations profondes et variées qui se lient à la fois aux 
traditions religieuses et culturelles. Les fleurs, en général, symbolisent souvent 
la pureté et l’innocence. Dans le contexte des apparitions mariales, cela peut 
représenter la pureté de la Vierge Marie et le besoin de pureté spirituelle des 
fidèles. Elles rappellent l’importance de vivre une vie vertueuse et sans péché. 
Comme le rappele Charlotte de la Tour, les fleurs sont des créations naturel-
les belles et délicates, symbolisant la beauté et la perfection divine30. Dans les 
apparitions de Kibeho, les fleurs pourraient représenter la beauté de la foi et 
la splendeur du message divin apporté par la Vierge Marie. Elles invitent les 
croyants à voir la beauté dans leur spiritualité et dans leur relation avec Dieu. 
Les fleurs sont souvent associées à la fertilité, l’espoir et au renouveau, car elles 
sont un signe de croissance et de vie nouvelle. Dans le contexte des appari-
tions, elles peuvent symboliser la renaissance spirituelle et la régénération de 
la foi des fidèles. Elles encouragent à l’espérance et à un renouveau de l’engage-
ment religieux. L’amour profond, universel et puissant, se communique depuis 
toujours à travers les fleurs. Offrir des fleurs pour déclarer son amour est une 
tradition intemporelle. Les fleurs dans les apparitions de Kibeho peuvent re-
présenter des offrandes de dévotion à la Vierge Marie. Elles montrent le désir 
des fidèles de rendre hommage et d’exprimer leur amour et leur respect envers 
elle. Dans certains cas, les apparitions mariales ont inclus des prophéties ou 
des messages spécifiques où les fleurs jouent un rôle symbolique.

Ce symbolisme a profondément influencé la réception et l’interprétation 
des apparitions par la population rwandaise en offrant une représentation vi-
suelle et accessible de l’état spirituel de l’humanité. L’opposition entre les fleurs 
éclatantes et les fleurs fanées ou desséchées a renforcé l’idée que la vertu et la 
foi nourrissent l’âme, tandis que le péché et l’éloignement de Dieu la flétrissent. 
De plus, cette représentation a favorisé un examen de conscience collectif, in-
citant les fidèles à s’interroger sur leur propre état spirituel et à se rapprocher 
des sacrements et de la prière pour cultiver leur foi, à l’image des fleurs qui ont 
besoin d’eau pour s’épanouir. Ainsi, ce symbolisme floral a permis d’ancrer les 
apparitions dans une réalité compréhensible par la population rwandaise, en 
établissant un lien entre la spiritualité chrétienne et les traditions locales. Il  
a encouragé une réception plus intime et concrète du message marial, faisant 

30	 Cf. C. De la Toure, Le langage des fleurs, 9e éd., Paris : Garnier Frères, 1861, p.12.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 204 –

des apparitions de Kibeho non seulement un phénomène mystique, mais aussi 
un appel à la conversion et à la transformation intérieure.

4.3.1.3. Les nombres

Pour l’homme moderne, les nombres désignent avant tout des quantités. Mais 
dans les traditions bibliques et orientales, ils portent aussi une dimension sym-
bolique et spirituelle. Ainsi, dans la Bible, les nombres traduisent non seule-
ment des mesures, mais aussi des messages profonds, parfois voilés.

Dans le cadre des apparitions mariales de Kibeho, certains nombres revê-
tent un sens particulier. Au-delà de leur valeur quantitative, ils invitent à une 
lecture théologique et culturelle qui éclaire la mission et le message transmis  
à travers ces événements.

4.3.1.3.1. Une apparition unique en Afrique

L’apparition mariale de Notre-Dame de Kibeho, survenue entre 1981 et 1989 
au Rwanda, est la seule à ce jour reconnue officiellement par l’Église catholique 
sur le continent africain. Cette singularité met en lumière un chiffre fonda-
mental : le 1.

Le chiffre « 1 » dans la foi chrétienne : Dans la tradition biblique, le chiffre 
un exprime l’unicité absolue de Dieu. Le « Shema Israël » proclame : « Écoute, 
Israël, le Seigneur notre Dieu est un » (Dt 6, 4). Cette confession fondamen-
tale est reprise et approfondie par le Christ lorsqu’il affirme : « Le Père et moi, 
nous sommes un » (Jn 10, 30), ou encore par saint Paul : « Il n’y a qu’un seul 
Seigneur, une seule foi, un seul baptême » (Ep 4, 5). Le chiffre 1 renvoie au 
principe premier, à la source de toute vie, au mystère d’un Dieu unique et in-
divisible qui se révèle comme amour et unité.

Le chiffre « 1 » dans la culture rwandaise  : Dans la culture rwandaise, le 
chiffre 1 symbolise l’ubumwe, c’est-à-dire l’unité. Cette valeur essentielle nour-
rit la cohésion du groupe et favorise la paix sociale. Après le génocide de 1994, 
l’appel à l’unité est devenu une urgence vitale pour reconstruire le tissu natio-
nal déchiré.

Le chiffre 1 évoque aussi l’ancêtre originel qui fonde l’identité et la conti-
nuité des lignages. Dans la royauté traditionnelle, le roi (Umwami) était perçu 
comme l’unique garant de l’ordre et de l’harmonie.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 205 –

Kibeho : un message d’unité en dialogue  : La reconnaissance d’une seule 
apparition mariale en Afrique porte un message universel. Elle invite à la ré-
conciliation et à l’unité des croyants, en écho à la prière de Jésus : « Que tous 
soient un » (Jn 17, 21). À Kibeho, Marie appelle à dépasser les divisions, à vivre 
le pardon et à se considérer comme frères et sœurs, unis par la foi. Ce message 
rejoint à la fois la quête spirituelle chrétienne et la soif d’unité si chère à la 
culture rwandaise. Dans ce contexte, l’apparition de Kibeho se présente com-
me un pont entre foi et culture, un appel prophétique qui interpelle non seule-
ment le Rwanda, mais aussi l’Afrique et le monde entier. Elle devient un signe 
missionnaire : inviter à la paix, à la conversion des cœurs et à la reconstruction 
d’une humanité réconciliée. À travers le chiffre 1, Kibeho rappelle l’existence 
d’un seul Dieu, d’un seul peuple de Dieu, et d’une vocation commune à vivre 
l’amour et la fraternité.

4.3.1.3.2. Deux commissions d’enquête

Pour qu’une apparition mariale soit reconnue officiellement, elle doit faire 
l’objet d’une enquête rigoureuse et approfondie, mêlant plusieurs disciplines : 
la théologie, le droit canonique, et même la sociologie. Cette enquête est diri-
gée par l’évêque du diocèse concerné, qui travaille en lien avec la Congrégation 
pour la doctrine de la foi, à Rome. Dans le cas de Kibeho, Mgr Jean Baptiste 
Gahamanyi, alors évêque de Butare, a rapidement pris les choses en main pour 
suivre de près ces événements. Très vite, il a créé deux commissions d’étude 
bien distinctes : l’une composée de médecins et psychiatres, chargée d’évaluer 
la santé physique et mentale des voyants, et une autre, composée de théolo-
giens, chargée d’examiner le contenu spirituel et doctrinal des apparitions31. 
La commission médicale a été mise sur pied le 20 mars 1982, et la commission 
théologique le 14 mai 198232. Chacune, avec ses méthodes et son expertise, 
s’est mise à l’œuvre avec patience et sérieux. Leur but commun était d’étudier 
ces phénomènes sans précipitation, sans parti pris, en suivant les règles établies 
par le Vatican en 1978 pour juger des apparitions et révélations privées33.

31	 Cf. J.B. Gahamanyi, Première lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le  
30 Juillet 1983, 2ème partie no 4.

32	 Ibid., 1ère partie no 1.
33	 Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Normes procédurales pour le discernement 

des apparitions ou révélations présumées, Rome, (25 février 1978 ) : AAS 70 (1978), 
441-445.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 206 –

Le chiffre 2 : un symbole fort : Le fait qu’il y ait deux commissions, au lieu 
d’une seule, est riche de sens, aussi bien dans la Bible que dans la culture rwan-
daise.

Dans la Bible, le chiffre 2 évoque souvent la dualité : lumière et ténèbres, 
vie et mort, bien et mal. Mais il symbolise aussi l’union et la complémentarité. 
Par exemple, dans la Genèse, il est dit que l’homme quittera son père et sa 
mère pour s’attacher à sa femme, et que les deux deviendront une seule chair. 
Ce chiffre rappelle également l’importance des témoins : pour qu’un fait soit 
reconnu, il faut au moins deux témoins (Deutéronome 19, 15). Par ailleurs, 
lorsque Dieu répète un rêve deux fois, c’est le signe que le message est certain 
(Genèse 41, 32).

Dans la culture rwandaise, le chiffre deux est tout aussi chargé de sens. Le 
proverbe « Ababiri bishe umwe » signifie que deux personnes unies peuvent 
vaincre un adversaire seul. Il illustre la puissance de la coopération et de la 
solidarité, valeurs essentielles pour construire une société juste.

Deux commissions, une même quête de vérité : En créant ces deux commis-
sions, Mgr Gahamanyi a mis en pratique ce symbolisme. La commission mé-
dicale et la commission théologique, chacune selon sa spécialité, ont travaillé 
ensemble pour confirmer la réalité des apparitions. Cette démarche traduit 
l’idée que la vérité se construit dans l’unité, grâce à la complémentarité des 
regards et des compétences.

Ce principe est particulièrement important pour le Rwanda, un pays mar-
qué par des divisions et des blessures. Les deux commissions incarnent un 
appel à travailler ensemble, malgré les différences, pour chercher la vérité et 
construire la paix. Elles montrent aussi que la pluralité des points de vue n’est 
pas un obstacle, mais une richesse pour avancer. Ainsi, ce double regard posé 
sur Kibeho symbolise l’espérance d’une unité dans la diversité, une unité fon-
dée sur la recherche sincère de la vérité et le respect mutuel. Ce message est 
précieux non seulement pour l’Église, mais aussi pour toute la société rwan-
daise et au-delà.

4.3.1.3.3. Trois voyantes reconnues

Selon la déclaration officielle de l’évêque local, seules trois voyantes parmi 
celles présentes au début des apparitions méritent d’être reconnues comme 
authentiques. Il s’agit d’Alphonsine Mumureke, Nathalie Mukamazimpaka et 
Marie Claire Mukangango. L’évêque a expliqué clairement pourquoi ces trois 
jeunes filles ont été retenues : 



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 207 –

Plusieurs motifs justifient le choix des trois voyantes maintenant recon-
nues. Ces voyantes, dont le lien historique qui les unit entre elles est bien 
établi, ont occupé seules la scène durant plusieurs mois, au moins jusqu’en 
Juin 1982. De plus, ce sont elles qui ont fait beaucoup parler de Kibeho 
comme d’un lieu d’apparitions et de pèlerinages, et qui ont fait courir des 
foules pour cela jusqu’à la fin de ces événements. Mais par dessus tout, 
c’est Alphonsine, Nathalie et Marie Claire qui répondent avec satisfaction 
aux critères établis par l’Eglise en matière d’apparitions et de révélations 
privées. Par contre, l’évolution de présumés voyants postérieurs, surtout 
depuis la fin de leurs apparitions, laisse apparaître des situations person-
nelles bien précises et plus ou moins inquiétantes qui viennent renforcer 
des réserves déjà existant à leur sujet et dissuader l’autorité de l’Eglise de 
les proposer aux fidèles comme une référence34.

Une autre raison majeure qui a motivé cette reconnaissance, évêque Mi-
sago ajouta ce qui suit : 

Dans le cas des trois voyantes retenues, qui sont finalement à l’origine de 
la célébrité de Kibeho, il n’y a rien qui a été dit ou fait par elles pendant les 
apparitions qui soit contraire à la foi ou à la morale chrétienne. Leur mes-
sage rejoint avec satisfaction les Saintes Ecritures et la Tradition vivante 
de l’Eglise35.

Les voyages mystiques et leurs symboles : Dans leurs expériences spirituel-
les, les trois voyantes ont eu des visions où elles visitaient trois lieux symbo-
liques. Par exemple, lors d’un voyage mystique le 20 mars 1982, Alphonsine  
a vu trois endroits, et la Vierge lui a dit que cette vision était un appel à guider 
les hommes vers le bon chemin, en rappelant que la meilleure vie est celle qui 
suit la vie terrestre. Nathalie, elle aussi, a vu trois lieux qui représentent trois 
réalités eschatologiques : le paradis, le purgatoire, et l’enfer. Ces visions liées au 
chiffre trois renvoient à une symbolique forte, que l’on retrouve autant dans la 
Bible que dans la culture rwandaise.

Le chiffre 3 dans la Bible : Le chiffre 3 est chargé de sens : il symbolise la 
totalité, la plénitude, le temps dans ses trois dimensions (passé, présent, futur). 
On le retrouve partout dans les récits bibliques : Les trois fils de Noé représen-

34	 Cf. A. Misago, 2001, op. cit., p. 16. no 2.
35	 Cf. Ibid, no 5.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 208 –

tent tous ses descendants, Pierre renie Jésus trois fois, Jésus subit trois tenta-
tions au désert, Dieu est appelé « trois fois saint », signe de sa perfection. Le 
chiffre trois rappelle aussi la Trinité : Dieu est unique, mais il se manifeste en 
Père, Fils et Saint-Esprit. Cette unité en trois personnes s’exprime partout dans 
la création : Trois règnes (animal, végétal, minéral), Trois états de la matière 
(solide, liquide, gazeux), Trois luminaires pour éclairer la terre (soleil, lune, 
étoiles), Trois temps du temps humain (passé, présent, futur). Dans la vie de 
Jésus, le chiffre 3 revient régulièrement : Trois cadeaux des mages (or, encens, 
myrrhe), Trois jours passés dans le tombeau avant la Résurrection, Trois apô-
tres choisis pour la Transfiguration, Trois résurrections opérées par Jésus. Il est 
aussi associé à la victoire sur la mort et à la promesse divine d’une vie nouvelle. 
Dans la Bible, dire quelque chose trois fois, c’est souvent pour insister sur son 
importance ou en garantir la véracité. Trois témoins sont requis pour confir-
mer un fait (Deutéronome 19, 15). Enfin, le chiffre 3 est aussi le symbole des 
trois vertus théologales : la foi, l’espérance et la charité.

Le chiffre 3 dans la culture rwandaise : Chez les Rwandais, le chiffre trois 
est aussi un symbole puissant, particulièrement dans le cadre familial tradi-
tionnel. La famille idéale comprend trois membres essentiels : le père, la mère, 
et l’enfant. Cette triade représente un équilibre, une harmonie nécessaire à la 
vie et à la société. Le père transmet la sécurité et les connaissances du mon-
de extérieur, La mère assure la croissance physique et spirituelle, L’enfant est 
la promesse de l’avenir, à la fois protégé et porteur de la continuité familiale. 
Cette relation interdépendante forme une unité complète et stable. Dans la 
tradition rwandaise, la vie humaine se divise souvent en trois grandes étapes : 
Ubuto (l’enfance), période d’innocence et de dépendance, Ubukuru (l’âge adul-
te), temps des responsabilités et de l’engagement, Ubukambwe (la vieillesse), 
période de sagesse et d’endurance. Ces phases peuvent se retrouver symboli-
quement dans le message et le rôle des trois voyantes : Marie-Claire Mukan-
gango insiste sur la prière et la repentance, rappelant l’innocence confrontée 
aux épreuves (enfance), Alphonsine Mumureke appelle à reconnaître Marie 
comme médiatrice, un engagement actif propre à l’âge adulte, Nathalie Mu-
kamazimpaka évoque la souffrance et la persévérance, symboles de la sagesse  
de la vieillesse.

Les trois voyantes de Kibeho, par leur rôle et leur message, incarnent un 
symbole puissant et porteur d’espoir. Leur histoire résonne avec la richesse 
symbolique du chiffre 3, qui dans la Bible et dans la culture rwandaise, signifie 
plénitude, unité et témoignage crédible. Reconnaître ces trois jeunes filles, c’est 



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 209 –

reconnaître aussi la profondeur spirituelle de leurs expériences et le lien pro-
fond qu’elles entretiennent avec la foi chrétienne et la tradition rwandaise.

4.3.1.3.4. Quatre jours d’attaques démoniaques

Alphonsine Mumureke, l’une des trois principales voyantes de Kibeho, a été 
attaquée par un démon pendant ses apparitions mariales. « Cette affaire des 
prétendues manœuvres du Diable a duré quatre jours, et se situe entre le 6 et 
le 10 février 1982 »36.

Dans la Bible, le chiffre quatre est fréquemment associé à la création maté-
rielle, à la terre et à ses éléments fondamentaux. Il évoque l’idée d’une totalité 
terrestre et exprime la complétude du monde créé. Par exemple, les « quatre 
vents de la terre » symbolisent des forces venant des quatre points cardinaux, 
représentant ainsi l’ensemble de la terre habitée (cf. Ap 7, 1 ; Is 11, 12). De 
même, lorsque l’Apocalypse décrit le trône de Dieu entouré de quatre vivants, 
cela signifie que la création tout entière est placée devant Lui. Les quatre évan-
gélistes (Matthieu, Marc, Luc et Jean) symbolisent la diffusion universelle du 
message du Christ vers les quatre coins du monde. Le chiffre quatre est aussi 
lié au temps naturel par les quatre saisons : printemps, été, automne et hiver.  
Il évoque ainsi le cycle perpétuel de la vie terrestre et les épreuves qui jalon-
nent chaque étape. Le chiffre quatre est parfois associé aux épreuves et à la 
purification dans la Bible. Par exemple, les quarante jours passés par Jésus au 
désert (Mt 4, 1-11) représentent une période de tentation et de renforcement 
spirituel (4 x 10, où 10 symbolise la perfection). Le Déluge dura quarante jours 
et quarante nuits (Gn 7, 4), les Israélites vécurent quarante ans dans le désert 
(Nb 14, 33-34), et Moïse passa quarante jours sur le mont Sinaï (Ex 24, 18). 
Ces périodes signifient un passage vers un renouveau, une transformation 
profonde ou une purification nécessaire.

Les quatre jours d’attaques démoniaques subies par Alphonsine peuvent 
donc être compris comme une épreuve de purification et de consolidation de 
la foi. Cette expérience n’est pas seulement un combat individuel ; elle symbo-
lise aussi les luttes spirituelles universelles auxquelles chaque croyant peut être 
confronté. À l’image des quarante jours de Jésus, ces quatre jours représentent 
une traversée spirituelle vers une foi plus ferme et un témoignage plus puis-
sant. En triomphant de ces attaques, Alphonsine manifeste une foi inébranla-
ble, servant de modèle et d’encouragement pour tous les croyants.

36	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 51.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 210 –

Pour les Rwandais, ce symbole du chiffre quatre transmet un message pro-
fond et actuel. Les épreuves personnelles ou collectives, aussi douloureuses 
soient-elles, peuvent devenir des chemins vers une plus grande résilience et 
une purification intérieure. Dans le contexte historique et social du Rwanda, 
marqué par des souffrances profondes et la nécessité de reconstruction, cette 
leçon spirituelle prend un relief particulier. Les quatre directions cardinales 
symbolisent la totalité et l’universalité. Ainsi, les épreuves d’Alphonsine ap-
paraissent comme un message adressé à toute la nation : seule l’unité, la foi 
commune et la solidarité permettent de surmonter les forces destructrices. 
Cette victoire spirituelle se présente comme un appel à bâtir une société sta-
ble, fondée sur la justice, la réconciliation et la paix, valeurs essentielles pour 
le Rwanda d’aujourd’hui.

4.3.1.3.5. Huit années d’apparition

Les apparitions mariales de Kibeho ont débuté le 28 novembre 1981 et se sont 
achevées le 28 novembre 1989, durant exactement huit (8) années. Cette durée 
revêt une signification profonde, tant pour les fidèles catholiques que pour 
l’ensemble du peuple rwandais.

Signification spirituelle du chiffre 8 dans le christianisme : Dans la tradition 
chrétienne, le chiffre 8 est intimement lié à la renaissance, au renouveau et à la 
résurrection. Après le septième jour — le sabbat, jour de repos et d’accomplis-
sement de la création — le huitième jour symbolise un commencement nou-
veau, une ère nouvelle. Ainsi, le chiffre 8 marque le passage à une vie renouve-
lée. Dans l’Ancien Testament, la circoncision devait être pratiquée le huitième 
jour (Gn 17, 12-21 ; Lv 12, 3), signe d’alliance et d’entrée dans une nouvelle 
étape de vie spirituelle. De plus, la résurrection du Christ est parfois comprise 
comme survenue le « huitième jour », inaugurant la vie éternelle et l’alliance 
nouvelle avec l’humanité. Ainsi, le fait que les apparitions de Kibeho aient duré 
huit ans peut être interprété comme un appel à un renouveau spirituel pro-
fond. Les messages de la Vierge Marie — centrés sur la prière, la conversion et 
la repentance — semblent inviter à une transformation intérieure et collective, 
préparant les croyants à une nouvelle étape spirituelle, à une ère de paix et de 
réconciliation.

Signification culturelle du chiffre 8 au Rwanda : Sur le plan culturel, bien 
que la symbolique des nombres ne soit pas aussi rigide au Rwanda qu’elle peut 
l’être dans certaines traditions religieuses, le chiffre 8 peut tout de même évo-



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 211 –

quer des idées fortes de plénitude, de permanence et de continuité. Sa forme 
fermée et continue (∞) peut être perçue comme un symbole d’éternité et de re-
nouveau cyclique. Pour un peuple ayant traversé de grandes tragédies, comme 
le génocide de 1994, le chiffre 8 peut représenter la résilience et l’espérance en 
une renaissance nationale. Il devient ainsi un signe d’encouragement à se rele-
ver, à reconstruire, et à croire en la possibilité d’un avenir meilleur.

Une invitation au renouveau et à la réconciliation  : Pour les Rwandais, 
contempler les huit années d’apparitions de Kibeho est une invitation à un 
chemin de conversion et de préparation spirituelle, autant individuelle que 
communautaire. Les 8 ans peuvent être vus comme une période donnée par 
Dieu pour réfléchir, se repentir et renouveler la foi. Le chiffre 8, porteur d’une 
idée de nouveau départ, appelle le peuple à persévérer sur le chemin de la 
réconciliation, à œuvrer pour l’unité et à reconstruire une société fondée sur 
la paix et la justice. Tout comme la figure de l’infini évoque un mouvement 
sans fin, le chiffre 8 encourage à garder l’espérance vivante, à croire en un re-
nouveau permanent et à avancer ensemble vers une société plus fraternelle. 
La durée de huit ans des apparitions mariales de Kibeho, profondément liée 
à la symbolique du chiffre 8, transmet donc un message fort d’espérance, de 
renouveau et de réconciliation. Elle invite chaque Rwandais à embrasser une 
transformation spirituelle et collective, fondement d’un avenir de paix et de 
solidarité durable.

4.3.2. Objets matériels

Les apparitions mariales de Kibeho se distinguent par plusieurs éléments ma-
tériels qui ont marqué les visions des voyantes. Ces éléments matériels lors 
des apparitions de Kibeho sont avant tout des symboles de la foi chrétienne. 
Ils rappellent aux croyants l’importance de la prière, de la conversion, de la 
réconciliation et de la paix. Comme nous l’avons mentionné au point précé-
dent, la chapelle et l’eau bénite constituaient une grande partie de ces éléments 
matériels, mais il y a aussi les objets religieux bénis. Marie a demandé que 
des objets religieux soient bénis, tels que des crucifix et des chapelets comme 
le rosaire. Ce chapelet de rosaire est souvent mentionné lors des apparitions. 
Marie a demandé à plusieurs reprises aux voyants et à tous les fidèles de prier 
le rosaire pour la conversion, la paix et le salut du monde. Cet élément matériel 
représente la prière et la dévotion à travers la méditation des mystères de la 
vie du Christ. À Kibeho, le rosaire a été vu comme un outil de réconciliation 



QUATRIÈME CHAPITRE

– 212 –

et de paix dans un pays marqué par les tensions.. Ces objets sont souvent vus 
comme des canaux de grâce, rappelant la protection divine et l’intercession de 
la Vierge Marie. Ils sont perçus comme des signes de foi et de dévotion, capa-
bles de renforcer la foi des croyants.

Les œuvres artistiques et littéraires en tant que valeurs culturelles rwan-
daises ont joué un rôle crucial dans l’influence et la propagation des apparitions 
mariales de Kibeho. Elles ont aidé à visualiser, documenter, transmettre et pré-
server les messages et les enseignements des apparitions, tout en renforçant les 
valeurs culturelles et spirituelles au sein de la communauté rwandaise.

4.4. L’art comme vecteur missionnaire

La contribution missiologique de l’analyse des expressions artistiques rwan-
daises est cruciale pour les missionnaires, car elle offre un cadre de compré-
hension et d’engagement avec la culture locale qui va au-delà des simples pra-
tiques religieuses pour s’ancrer dans l’âme culturelle et spirituelle du Rwanda. 
En se penchant sur les formes d’art locales — telles que la musique, la danse, 
les symboles, et les objets sacrés — les missionnaires peuvent enrichir leur 
approche de l’inculturation en intégrant plus profondément les valeurs, les 
sensibilités et les représentations culturelles des communautés avec lesquelles 
ils travaillent.

4.4.1. L’art permet de transmettre l’Évangile sans l’imposer

Les œuvres artistiques permettent aux missionnaires de percevoir et de trans-
mettre le message chrétien dans un langage culturellement significatif. En étu-
diant et en utilisant ces expressions, les missionnaires peuvent présenter la foi 
chrétienne d’une manière qui parle aux Rwandais à un niveau personnel et 
collectif. Par exemple, les chants enseignés par Marie aux voyantes de Kibeho, 
empreints de musique et de symboles traditionnels, ne sont pas seulement des 
expressions spirituelles, mais aussi des ponts entre le message chrétien et la 
culture rwandaise. Ces chants, déjà ancrés dans le langage musical local, de-
viennent ainsi des points d’appui pour une catéchèse qui se fait dans la conti-
nuité des traditions locales.



QUAND L’ART PARLE AU CIEL : LES ŒUVRES RWANDAISES AU CŒUR DE KIBEHO

– 213 –

4.4.2. Il crée un dialogue vrai entre foi et culture

L’inculturation réussie repose sur un dialogue respectueux entre la foi chré-
tienne et les valeurs locales. Les symboles, comme la figure de la Mère du Verbe 
et les objets bénis, incarnent une spiritualité rwandaise qui voit le sacré dans 
le concret, l’harmonie, et la communauté. Pour les missionnaires, compren-
dre ces symboles et ces pratiques signifie reconnaître l’importance des valeurs 
communautaires, des récits historiques et des visions du monde propres au 
Rwanda. Cette compréhension permet de présenter les enseignements chré-
tiens en harmonie avec ces valeurs, encourageant ainsi une foi qui s’enracine 
authentiquement dans le quotidien des croyants.

4.4.3. Il soigne les blessures

L’expérience de Kibeho et les œuvres artistiques associées — qu’il s’agisse des 
sculptures, de la musique ou de la littérature — touchent souvent des thèmes 
de guérison et de réconciliation, qui sont essentiels dans un pays ayant traversé 
des périodes de douleur et de division. En valorisant ces expressions, les mis-
sionnaires peuvent offrir une vision de la foi chrétienne comme un chemin 
de paix et de guérison, en résonance avec les besoins profonds de la société 
rwandaise. L’art devient alors un moyen de réconcilier l’expérience chrétienne 
avec les réalités culturelles, renforçant la mission pastorale de manière durable 
et significative.

4.4.4. Il ouvre à une mission respectueuse

L’analyse des expressions artistiques locales encourage les missionnaires  
à adopter une posture de réceptivité et de respect envers la culture qu’ils ren-
contrent. Cela va au-delà de l’adaptation : il s’agit de s’immerger dans la vision 
du monde rwandaise pour mieux saisir comment elle répond aux questions 
existentielles et spirituelles des fidèles. Une mission incarnée dans cette appro-
che est perçue comme respectueuse et humble, créant des liens de confiance  
et d’ouverture avec la communauté locale.



QUATRIÈME CHAPITRE

– 214 –

4.4.5. Il rend la catéchèse vivante

Les œuvres artistiques facilitent une catéchèse contextualisée en intégrant  
les chants, danses et symboles de Kibeho dans l’enseignement de la foi. Cette 
approche permet aux croyants de relier leur culture à leur spiritualité. En s’ap-
puyant sur des symboles familiers comme la Mère du Verbe ou l’eau bénite,  
les missionnaires rendent la notion du sacré plus accessible et enracinée dans 
les traditions locales, renforçant ainsi l’appropriation du message chrétien.

Conclusion

L’étude de l’art à Kibeho montre que la culture rwandaise est un véritable sup-
port de transmission du message divin. À travers la musique, la danse, la lit-
térature orale et les symboles matériels, Marie communique son message de 
manière incarnée, respectueuse et profonde. Les chants mariaux enseignés par 
Alphonsine et Nathalie, les danses traditionnelles, les objets et symboles pré-
sents dans les apparitions, tout cela constitue un langage où le ciel rencontre 
la terre.

L’art permet de transmettre l’Évangile sans l’imposer, en créant un dialo-
gue authentique entre foi et culture. Il rend le message accessible au cœur des 
hommes et des femmes, en touchant l’affect, la mémoire et la sensibilité de 
chacun. Il ouvre également à une mission respectueuse, en rappelant que la 
catéchèse devient vivante lorsqu’elle s’incarne dans des formes artistiques que 
le peuple connaît et chérit.

À Kibeho, l’art n’est pas simplement décoratif ou symbolique : il est vecteur 
de relation avec le divin, moyen de guérison, instrument d’éducation et appel  
à la mission. Il illustre parfaitement l’idée que la beauté, la culture et la foi peu-
vent dialoguer harmonieusement pour nourrir la vie spirituelle du peuple.



– 215 –

CINQUIÈME CHAPITRE

KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT  
DES APPARITIONS SUR LA CULTURE  

RWANDAISE

INTRODUCTION

Les apparitions de Kibeho ne se limitent pas à un événement spirituel indivi- 
duel : elles ont profondément touché la culture, la société et la foi du Rwanda. En 
transformant le langage, les gestes, la famille et l’art, Marie a offert un message 
qui s’est incarné dans la vie quotidienne et collective du peuple rwandais.

Ce chapitre examine l’impact global et durable de Kibeho, en analysant les 
effets à plusieurs niveaux : linguistique et sociolinguistique, familial, culturel 
et artistique, spirituel et théologique, ainsi que social, politique et médiatique. 
Nous verrons comment le message marial a revalorisé le Kinyarwanda, ren-
forcé les liens familiaux et communautaires, stimulé la créativité artistique, 
nourri la foi et la prière, et encouragé des comportements éthiques et mission-
naires. Nous étudierons également les transformations à court et à long terme, 
notamment après le génocide, ainsi que l’impact médiatique et la promotion 
des valeurs de Kibeho.

Enfin, nous analyserons comment les concepts clés transmis par Marie 
— Nyina wa Jambo, Umubyeyi w’Imana, Urukundo, Ubumuntu, Umugisha, 
Kwiyunga — ont façonné une théologie populaire, une éthique de réconci-
liation et un engagement civique inspiré par la foi. Ce chapitre montre que 
Kibeho est bien plus qu’un lieu de dévotion : il est une source vive, un moteur 
de transformation personnelle, sociale et culturelle.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 216 –

5.1. Impact sur la langue et la sociolinguistique

5.1.1. La situation sociolinguistique rwandaise

Le kinyarwanda, berceau de la culture rwandaise et langue nationale du Rwan-
da, était et reste un élément central de l’identité et l’unité nationale des Rwan-
dais. C’est la langue maternelle de la grande majorité des citoyens Rwandais. 
Contrairement à de nombreux pays africains où cohabitent plusieurs langues, 
le kinyarwanda est parlé par presque toute la population, ce qui en fait un 
puissant symbole d’unité nationale et un élément central de l’identité rwan-
daise. Le Kinyarwanda est une langue qui est triplement protégée statutaire-
ment au Rwanda: langue maternelle de « tous » les Rwandais, langue nationale 
et langue officielle1. Aucune autre langue au Rwanda que le Kinyarwanda que 
les indigènes utilisent dans tout le pays et se comprennent sans aucune traduc-
tion. Cette langue maternelle, comme toute langue, a évolué dans le temps2. 
C’est une langue qui continue à jouer un rôle dans la transmission des tradi-
tions orales rwandaises. 

Pendant longtemps, les traditions, contes, proverbes, chants et poèmes 
rwandais ont été transmis principalement oralement en kinyarwanda. Cette 
langue est porteuse de la riche tradition orale du pays, qui comprend des récits 
historiques, des contes populaires, des épopées et des légendes qui constituent 
une partie essentielle du patrimoine culturel du Rwanda. Dans l’éducation et 
la socialisation, cette langue marque son importance. Les enfants rwandais ap-
prennent dès leur plus jeune âge les normes sociales, les comportements et les 
attentes grâce à la langue kinyarwanda. Il joue un rôle crucial dans l’éducation 
informelle, où les parents, les grands-parents et les aînés enseignent aux jeunes 
générations les coutumes et traditions rwandaises. Ce n’est pas seulement dans 
l’éducation et la socialisation des enfants rwandais, c’est une langue qui joue  
un grand rôle dans les médias et la communication de masse. 

Au Rwanda, les médias locaux, notamment les journaux, les radios et les 
télévisions, diffusent principalement leurs informations en kinyarwanda. Cela 
permet une large diffusion des informations et des idées au sein de la popu-
lation, renforçant ainsi l’accès à la culture et aux débats publics. La langue 

1	 Cf. C. Niyomugabo, La langue maternelle au Rwanda : un concept ambigu, (Kigali Ins-
titute of Education, Rwanda), Synergies Afrique des Grands Lacs n°3 – 2014, p. 145.

2	 Cf. Balinda et al., 1998, op. cit., p. 8.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 217 –

kinyarwanda joue depuis longtemps un rôle irremplaçable dans les œuvres 
artistiques et littéraires. La littérature rwandaise, qu’elle soit écrite ou orale, 
est principalement en kinyarwanda. Les œuvres littéraires en kinyarwanda, 
notamment les romans, les poèmes et les pièces de théâtre, reflètent les expé-
riences, les rêves et les aspirations des Rwandais, consolidant ainsi le rôle de 
la langue dans l’art et la culture. C’est un langage qui facilite l’expression des 
valeurs et des croyances. Car la langue kinyarwanda est le moyen par lequel les 
valeurs sociales, morales et religieuses sont communiquées et inculquées. 

Les rituels, cérémonies et pratiques spirituelles rwandaises sont souvent 
exprimés en kinyarwanda, ce qui en fait un véhicule essentiel pour la trans-
mission des croyances et pratiques traditionnelles. Même si cette langue ki-
nyarwanda est considérée comme le berceau de la culture rwandaise car elle 
est avant tout le principal moyen par lequel les traditions, les valeurs, les his-
toires et les savoirs se transmettent et se préservent au sein de la société rwan-
daise, et en fin de compte, un élément fondamental qui relie les générations 
et assure la continuité du patrimoine culturel du Rwanda, c’est une langue qui 
fait souvent face à des changements qui l’ont déstabilisée suite à l’évolution de 
l’histoire du Rwanda. Voyons un aperçu général de cette langue selon l’histoire 
du Rwanda.

Depuis l’époque précoloniale, c’est-à-dire avant « 1897 »3, le Kinyarwanda 
est la seule langue qui unissait les Rwandais et qui était utilisée dans l’admi-
nistration royale4. Il fut une langue sans beaucoup de contacts avec l’extérieur. 
Cela favorisa dans une large mesure le monolinguisme et l’unité nationale qui 
en a découlé. C’était une langue à tradition orale comme la plupart des langues 
africaines5. Habimana, affirme que « au Rwanda, la communication tradition-
nelle se basait en fait sur l’oralité et, dans une moindre mesure, sur la trans-
mission sonore par certains instruments à l’instar du tambour. Cette oralité 
tient du fait que les Rwandais ne connaissaient pas l’écriture, il n’y avait aucun 

3	E n 1897, le royaume rwandais acceptait d’être administré par les Allemands. Cf. Re-
publika y’u Rwanda Perezidansi ya Republika, Ubumwe bw’abanyarwanda : mbere 
y’abazungu n’igihe cy’ubukoloni no mu gihe cya repubulika ya mbere, Kigali, 1999,  
p. 13.

4	 Cf. E. Ntakirutimana, La langue nationale du Rwanda : plus d’un siècle en marche ar-
rière, Note de recherche de l’Observatoire Démographique et Statistique de l’Espace 
Francophone/Université Laval, (Collection Note de recherche de l’ODSEF), Québec, 
2012, p. 8.

5	 Cf. Balinda et al., 1998, op. cit., pp. 7-8.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 218 –

médium permettant une communication écrite »6. C’est pourquoi on ne peut 
qualifier le Kinyarwanda de tradition orale en mettant de côté les traditions 
orales officielles et les traditions orales populaires. 

Le Kinyarwanda s’apprenait premièrement à travers des traditions orales 
officielles. Ces traditions orales officielles sont des récits contés par des person-
nes qui les ont appris systématiquement de leurs parents ou de leurs voisins. 
Elles revêtent un cachet officiel parce qu’il s’agit des faits conservés souvent par 
des institutions officielles à une censure et éventuellement à une modification 
par la cour royale. C’est ainsi que les récits officiels comportent quatre grands  
types : les Récits Historiques « Ibitekerezo et Amakuru », la Généalogie Dynasti-
que, « Ubucurabwenge » le Code Esotérique de la dynastie « Ubwiru », les Poésies 
Dynastiques « Ibisigo », Guerrière « Ibyivugo » et Pastorale « Amazina y’inka »7.

Deuxièmement, le Kinyarwanda a été appris grâce aux traditions orales 
populaires. Quant à ces traditions, elles se divisent en deux types. Traditions 
orales populaires fixes et traditions orales populaires libres. Les traditions ora-
les populaires fixes comprennent « les généalogies familiales, les chansons po-
pulaires »8, la poésie populaire et les formules didactiques: les contes « Imigani 
miremire », les proverbes « Imigani migufi », les devinettes « Ibisakuzo », les 
vœux, les jurons, les formules imprécatoires, etc. Les traditions orales populai-
res libres sont des récits historiques populaires « Ibitekerezo », des récits cultu-
relles, , familiales, écologiques et histoire des peuples « imigani ivuga ku muco, 
ku muryango, kuri kamere y’Isi, y’abantu uko batareshya n’amaherezo yabo », des 
récits mythiques « Imigani » et enfin des récits esthétiques pour plaire, amuser 
l’auditoire9. Comme le rappellent Balinda et ses collegues, « Une civilisation 
de l’oralité est caractérisée par: des vecteurs et propriétés de la communication 
en réalité, une mémoire socialisé, une certaine conception de la parole et une 
structure rythmée des textes oraux »10. Si quelqu’un ose dire qu’avant la colo-
nisation, la langue Kinyarwanda remplissait toutes les fonctions dans presque 
tous les domaines, n’aurait pas tort.

6	 Cf. J.P. Habimana, La Communication traditionnelle dans la société rwandaise, 2021,
	 https://oeildhumanite.com/index.php/en/societe/item/309-la-communication-tradi-

tionnelle-dans-la-societe-rwandaise, [22.03.2024].
7	 Cf. CNUR, Histoire du Rwanda, 2ème éd., Kigali, 2016, pp. 8-13.
8	T ous ces deux éléments de ces traditions sont au centre de notre travail. Nous les 

avons décrits en détail dans les pages précédentes.
9	 Cf. CNUR, 2016, op. cit., pp. 8-13. 
10	 Cf. Balinda et al., 1998, op. cit., pp. 7-8.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 219 –

En matière d’éducation, alors informelle, la famille mettait un accent par-
ticulier sur la connaissance du Kinyarwanda et des valeurs culturelles rwan-
daises. Elle était relayée dès l’adolescence par l’ « itorero »11 qui inculquait – aux 
jeunes garçons, il faut le souligner – l’art de bien parler couplé à l’ingéniosité 
de combattre pour l’expansion du pays et de sa protection, le cas échéant12. 
Un élément qui permet d’identifier l’impact du Kinyarwanda est l’examen des 
conditions sociales de la prise de parole dans la culture rwandaise tradition-
nelle. L’art de bien parler en public, comme l’explique Siegfried, faisait partie 
de la prévention de lapeur d’être jugé ou de ne pas être accepté, d’être mal 
considéré, voire incompris. L’art oratoire s’avère essentiel dans de nombreux 
domaines, que ce soit dans la sphère professionnelle comme dans la vie de 
tous les jours. Comme cette qualité n’est pas évidente pour tout le monde, dit-
il encore, le mieux est encore de se former à la prise de parole en public pour 
éviter toute source de stress et gagner en confiance13. 

L’importance de la parole ou plus exactement la dialectique parole/silence 
est attestée dans les proverbes rwandais. En vérité, il y a une sorte d’eugénie 
de la parole car on ne parle pas pour dire n’importe quoi n’importe comment  
à n’importe qui. Pour voir comment le Rwandais se représente la parole, on 
peut citer quelques proverbes rwandais14. 
•	 « Amagambo adakonyaguwe ntakwirwa mu ruhago » peut se traduire 

littéralement par ( Les paroles non brisées ne peuvent s’entasser dans la 
proche). Conception de la parole comme joyau, œuvre de concision et de 
perfection et non simple débit de mots. Ce proverbe signifie qu’il est préfé-
rable de parler de manière concise et directe. Autrement dit, il vaut mieux 
éviter les discours longs et inutiles, et se concentrer sur l’essentiel, car les 
paroles trop longues ou non structurées finissent par être encombrantes et 
inefficaces.

•	 « Kuyavuga siko kuyamara » : Lancer les paroles n’est pas les épuiser. Com-
mentaire : Conception du lexique comme vaste réservoir où l’usager vient 
puiser les mots sans jamais les épuiser.

11	 Dans le Rwanda traditionnel, ce mot signifiait une école des bonnes manières et des 
bonnes pratiques.

12	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 6.
13	 Cf. S. Haack, L’importance de la prise de parole en public, 2019,
	 https://haack.fr/limportance-de-la-prise-de-parole-en-public/, [10.01.2022].
14	 Cf. Balinda et al., 1998, op. cit., pp. 13-15.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 220 –

•	 « Nyirururimi rubi yatanze umurozi gupfa » (Celui qui n’a pas su retenir 
sa langue a été livré avant l’empoisonneur). Commentaire : Une mauvaise 
parole est pire qu’une mauvaise action.

Pour bien parler, il faut d’abord être en forme ; il ne faut pas (manger les 
langues) (kurya indimi) ou parler les petites langues (kuvuga uburimi) i.e.  
bégayer.
•	 « Ujya gusaba ntasobanya » (Qui va demander quelque chose n’entrelace 

pas ses mots). Commentaire : Quand on a rien à dire, il faut se taire et ne 
pas raconter n’importe quoi.

•	 « Ubuze icyo avuga agira ngo umwami arabyibushye » (Qui n’a rien à dire 
avance que le roi est en forme). Commentaire : avant de parler il faut réflé-
chir. 

•	 « Ukubwiye ubusa umusubiza ubundi » (À des banalités on répond par 
des banalité). Commentaire : Il faut réserver le respect aux grands, les  
« abakuru» car ils sont les dépositaires de la sagesse. 

•	 « Irya mukuru riratinda ntirihera » (La parole d’un ancien tarde à venir 
mais fini toujours par se manifester). Commentaire : N’ignorez pas les 
conseils d’un vieil homme.

L’usage de la parole est donc une sorte de paramètre de l’échelle sociale qui 
montre les relations intersubjectives. Avant de parler à quelqu’un, on se pose 
les questions suivantes : qui suis-jepour lui parler ainsi et qui est-il pour qu’il 
me parle ainsi ?
•	 « Indirimbo nyir’urugo ateye ni yo wikiriza » (On doit reprendre la chanson 

qu’entonne le maître de maison. Commentaire : Vous ne devez exécuter 
que les ordres donnés par votre supérieur. 

•	 « Uko zivuze ni ko zitambirwa » (Tel on les bat, tel on les danse (les sons 
des tambours). Commentaire : Quand la musique change, la danse change 
aussi. Chaque roi doit être honoré et respecté. 

Rappelons que les proverbes sont utilisés à diverses occasions et pour dif-
férentes raisons. Les proverbes sont utilisés pour apprécier, avertir, révéler la 
richesse identitaire et la richesse de la culture d’une société et enseigner des 
leçons historiques et morales15.

15	 Cf. J.O. Adekunle, 2007, op. cit., p. 53-54.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 221 –

Le Kinyarwanda a joué un rôle important dans l’administration, dans 
l’économie et dans le culte religieux traditionnel. Du point de vue politique, 
le Kinyarwanda a joué un grand rôle administratif. Pour pouvoir s’adresser au 
roi ou à n’importe quel supérieur, il fallait faire montre d’éloquence et d’ima-
gination. En matière de commerce (troc), il fallait négocier habilement pour 
obtenir la mesure exacte au risque de se faire rouler et se faire subséquemment 
taxer d’imbécile. Pour ce qui a trait à la religion, les Rwandais pratiquaient 
le kubandwa (culte aux ancêtres). Cette pratique avait un langage approprié, 
réservé aux initiés16. 

Toutes ces domaines que nous venions de voir nous montrent que le Ki-
nyarwanda, la langue principale servant de support de communication au sein 
de la société rwandaise et était utilisé comme expression des pratiques sociales 
et traditionnelles événements, rituels, expressions sociales telles que chants, 
danses, poèmes et comptines, entre autres, qui définissent le Culture rwan-
daise. Des « imigani » (contes), « imigani migufi » (proverbes), « incamarenga 
» (dictons), « ibisakuzo » (devinettes) font la beauté du Kinyarwanda, le sym-
bole d’une identité, d’une histoire, d’une culture et d’un art de vivre»17. Les 
terminologies relatives aux différentes technologies de l’époque témoignent du 
génie créateur en matière de langue et de l’autosuffisance du Kinyarwanda, 
pour ainsi dire. Les divers genres de la littérature orale existaient, aussi bien en 
qualité qu’en quantité, pour répondre aux exigences de la vie sociale des Rwan-
dais. Ils prouvent une fois de plus que le Kinyarwanda n’avait rien à envier aux 
autres langues à l’époque18. 

Comme la plupart des pays africains, le Rwanda est un pays à tradition 
orale. “L’écriture et l’alphabétisation ne datent que des années 1900, temps de 
l’arrivée des premiers missionnaires. Les premières écoles du Rwanda sont 
l’œuvre des missions chrétiennes qui, dès leur installation dans le pays, fon-
dèrent des postes de missions et des écoles de types différents. Tout d’abord il 
y a eu des écoles — chapelles dans lesquelles les catéchistes initiaient les caté-
chumènes aux valeurs du christianisme et leur apprenaient à lire et à écrire”19. 

16	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 6.
17	 Cf. F. Ndikumana, Rwanda : Le Kinyarwanda, une langue en voie de disparition, 2016,
	 https://www.jambonews.net/actualites/20160321-rwanda-le-kinyarwanda-une-lan-

gue-en-voie-disparition/, [10.03.2022].
18	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 7.
19	 Cf. J.M.V. Munyaneza, Enseignement de la conjugaison du verbe rwandais, UNR, 2005, 

p. 8.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 222 –

En créant ces écoles, c’était dans le but de préparer efficacement les auxiliaires 
pouvant les aider dans leur travail d’évangélisation, à savoir les catéchistes et 
les séminaristes20. À cette époque, le Kinyarwanda était la langue d’évangélisa-
tion et d’alphabétisation au Rwanda. L’école, dit Rugengande, était considérée 
comme un instrument important dans l’action missionnaire. 

Les missionnaires voyaient avant tout dans les écoles un moyen pour at-
teindre leurs objectifs religieux, qui est la conversion de la population au catho-
licisme. C’est à travers l’école qu’ils espèrent gagner les générations présentes 
et futures à leur cause21. Malgré cette école missionnaire, dit Ukurikiyimfura, 
« quelques parents abandonnaient leur tâche éducative. Cette écoles moderne 
a déstabilisé l’école traditionnelle en arrachant aux parents le rôle éducatif »22. 
C’est là que le ministère des Sports et de la Culture affirme également que le 
système traditionnel d’enseignement des langues est totalement fragilisé. Avec 
l’abolition de l’Itorero qui était considéré comme une académie nationale de 
leadership et qui servait d’arrangement institutionnel pour l’enseignement et 
le perfectionnement de la langue Kinyarwanda à l’époque précoloniale couplés 
à d’autres forces de l’administration coloniale et la mondialisation, la langue 
Kinyarwanda a subi un revers dans son utilisation car elle a été massivement 
utilisée embrassé des expressions et des jargons de langues étrangères qui le 
menaçaient et continuent de le menacer ainsi sapant ses propres sources natu-
relles de développement. Les institutions d’éducation et de formation qui ont 
remplacé « Itorero », qui comprenaient des écoles de catéchisme et d’autres 
établissements de formation excluaient l’enseignement et le perfectionnement 
du Kinyarwanda, qui était autrefois enseigné à travers « Itorero » de leur pro-
gramme de formation. La nouvelle approche de l’éducation et de la formation 
transmise aux Rwandais après l’abolition de « Itorero » s’est davantage concen-
tré sur la peinture d’une image négative de la tradition rwandaise et de la lan-
gue Kinyarwanda comme étant primitif et donc sans rapport avec le monde 
du développement23.

Depuis son contact avec la culture occidentale, l’école a été l’une des fac-
teurs qui ont déstabilisé les valeurs traditionnelles en ouvrant les Rwandais 

20	 Cf. M. Kanyamibwa, Langue et éducation au Rwanda, TRANEL (Travaux Neuchâlois 
de Lingustique), Butare 1996, p. 34.

21	 Cf. Rugengande J., Développement et Diversification de l’Enseignement Privé en Afri-
que Subsaharienne, Louvain-la Neuve, 2007, pp. 43-44.

22	 Cf. W. Ukurikiyimfura, 2023, op. Cit., p. 320.
23	 Cf. MSC., National culture heritagepolicy, Kigali 2015. p. 13.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 223 –

aux valeurs des autres cultures. Le rôle éducateur de la famille a diminué pro-
gressivement. L’école, en arrachant les enfants aux familles, a amoindri leur 
soumission aux parents. Cela a entraîné un conflit permanent entre les géné-
rations. Ceux qui sortaient des écoles se prenaient pour des évolués et consi-
déraient leurs parents comme des rétrogradés, des non-évolués, des ignorants. 
De leur côté, les parents se sentaient menacés par l’attitude de leurs enfants 
qui s’affranchissaient progressivement des coutumes ancestrales, en effet, l’in-
fluence des parents est devenue très faible par rapport à la culture dominante 
dans les milieux scolaires24.

Le «  système coloniale »25 connaît l’introduction des langues étrangères 
au Rwanda, à savoir le Latin, le Grec, l’Allemand, le Kiswahili, le Français, le 
Néerlandais, l’Arabe et l’Anglais qui devaient cohabiter avec le Kinyarwanda. 
Ce dernier a profité du système colonial allemand en matière linguistique qui 
consistait à alphabétiser les indigènes dans leur langue maternelle. Lors de la 
période coloniale allemande, c’est-à-dire, en 1898, les Allemands installèrent 
leur premier poste au Rwanda et imposèrent au roi Musinga (1897–1931) une 
tutelle coloniale qui dura 18 ans (1898–1916). Le Swahili concurrence le Ki-
nyarwanda. Avec l’ambition d’écarter le Kinyarwanda, le Swahili fut déclaré 
langue administrative de toute la colonie allemande est-africaine, appelée 
Deutch-Ostafrika […] Le Swahili était une langue déjà répandue dans la co-
lonie, pour des raisons commerciales et religieuses (Islam), et une langue des 
milieux urbains favorables au commerce26. 

Pour que le Swahili soit reconnu et parlé facilement, une école officielle  
à Nyanza fut ouverte par la colonie allemande en 1907. Celle-ci devait former 
les futurs dirigeants du pays sachant lire, écrire et parler le Kiswahili, langue 
alors officielle de l’administration allemande pour toute la Deutsche Ostafrica 
(comprenant le Rwanda, le Burundi et la Tanzanie)27. C’est à cette époque que 
le Kinyarwanda a commencé à perdre de son influence comme langue capable 

24	 Cf. W. Ukurikiyimfura, 2023, op. Cit., p. 320.
25	 Le Rwanda a connu deux systèmes coloniaux. (le système colonial allemand (1897–

1916) et le système colonial belge (1916–1962). Cf. Repubulika y’u Rwanda Perezi-
dansi ya Repubulika , Ubumwe bw’Abanyarwanda : mbere y’abazungu n’igihe cy’ubuko-
loni no mu gihe cya repubulika ya mbere, Kigali, 1999, pp. 13-56. 

26	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 8.
27	 Cf. Republique du Rwanda, Ministère des Finances et de la planification économique, 

Service National de Recensement, 3ème Recensement général de la population et de 
l’habitat du Rwanda au 15 août 2002, analyse des résultats, caractéristiques socio-cultu-
relles de la population, Kigali, 2005, p. 6.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 224 –

d’exprimer les réalités scientifiques et technologiques. Le Swahili a concur-
rencé le Kinyarwanda dans l’administration, l’enseignement et le commerce. 
Pour marquer la différence, les jeunes scolarisés parlaient la nouvelle langue 
avec beaucoup de fierté. Cela suscitait bien évidemment de l’envie chez les 
monolingues kinyarwandophones28. 

Les Belges implantèrent le Français par le truchement de l’enseignement. 
Les écoles formelles se multiplièrent dans le pays aux dépens des écoles tradi-
tionnelles amatorero (pluriel d’itorero). Le Français enseigné fut un Français 
normé, les bénéficiaires étant un petit groupe d’individus appelés à servir de 
personnel d’appui aux missionnaires et aux administrateurs. Il en résulta une 
situation diglossique dans laquelle le Français fut favorisé et le Kinyarwanda 
désavantagé. Même si le Kinyarwanda est resté « la langue de la masse»29, ainsi 
que le Swahili dans administration, sous la tutelle belge (1916–1962) : le Fran-
çais concurrence toutes les deux langues30. 

Le Kinyarwanda était la langue utilisée dans toutes les écoles primaires et 
le Français est enseigné depuis le deuxième cycle de l’enseignement primaire 
mais il n’est réellement approfondi qu’au niveau de l’enseignement secondaire. 
Certaines personnes qui ont terminé l’école secondaire dans le système franco-
phone trouvent plus facile d’écrire et lire en Français qu’en Kinyarwanda. Une 
partie de leur enseignement est en effet véhiculé en Français et la majorité des 
livres de lecture mis à leur disposition sont rédigés en Français31. Le Français 
était enseignée dans les écoles de l’Etat et dans les écoles missionnaires pour 
futurs auxiliaires de l’administration. Dans les séminaires préparant les futurs 
prêtres et dans les collèges, les élèves apprenaient aussi le Latin et le Grec32. 

Le fait d’être une langue parlée par de nombreux citoyens a permis au 
Kinyarwanda de se faire connaître à l’échelle internationale. Cette langue est 
connu depuis longtemps dans la littérature scientifique puisque dès 1948, le 
comparatiste anglais Guthrie l’avait situé dans l’aire 61 de la zone D, (D61). 
Guthrie a introduit la notion de zone pour regrouper les langues partageant 
un grand nombre de traits linguistiques33. C’est ainsi que le Kinyarwanda  
a été plus tard reclassé par le programme Lolemi du Musee Royalde l’Afrique-

28	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 8.
29	 Cf. C. Niyomugabo, 2014, op. cit., p. 146.
30	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 8.
31	 Cf. SNR, 2005, op. cit., p. 7.
32	 Cf. M. Kanyamibwa, 1996, op. cit., p. 34.
33	 Cf. Balinda et al., 1998, op. cit., p. 5. 



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 225 –

centrale à Teruven et d’autres universitaires belges dans la zone “J”, (J61) dite 
interlacustre34.

Malgré son bon classement international, le Kinyarwanda a toujours été 
dominé par d’autres languesparce que, durant cette période, le Français s’est 
imposé dans presque tous les secteurs. Le fait de parler Français, quelque soit 
le niveau de compétence, fut signe d’ascension sociale. Cet engouement fit du 
Français une langue de prédilection jusqu’en 1962, date d’accession à l’indé-
pendance35. Le Rwanda, depuis son indépendance en 1962, a été caractérisé 
par des changements linguistiques importants, tantôt favorables, tantôt défa-
vorables à l’égard du Kinyarwanda36. Après le grand changement avec Swahili 
et le Français, l’Anglais fut aussi officiellement introduit dans l’enseignement 
secondaire et supérieur au moment de l’indépendance37. Son statut de langue 
internationale et la nécessité pour le Rwanda de développer des liens com-
merciaux avec l’Afrique anglophone de l’Est par où transite la majeure partie 
des importations et exportations du pays ont dicté l’adoption de la langue an-
glaise. Mais son enseignement se heurte encore au manque d’enseignants qua-
lifiés. L’intérêt pour l’Anglais ne s’est pas manifesté uniquement dans le système 
éducatif officiel, car dans les années 80-90, on observait un intérêt croissant 
de la population urbaine pour l’apprentissage de l’Anglais. Cela apparaissait 
à travers la multiplication et la fréquentation des clubs dispensant des cours 
d’Anglais38. 

Au bout du compte, les politiques linguistiques intervenues au Rwanda se 
sont très peu souciées de la langue nationale. Entre 1962 et 1978, le Français 
était une langue de prédilection [...] Le jeune État se devait de garder le cordon 
ombilical au risque de voir l’aide nécessaire à sa survie coupée. Les pays fran-
cophones, essentiellement la France, la Belgique, la Suisse et le Canada (Qué-
bec), furent ses partenaires privilégiés. Ces pays s’impliquèrent manifestement 
dans les efforts de développement du Rwanda. Cela favorisa l’implantation du 
Français par le biais de l’enseignement et des échanges internationaux. […] Sur 
le plan administratif, le Français assura la fonction institutionnelle, c’est-à-dire 
qu’il fut la langue de la communication formelle, l’informelle étant réservée 

34	 Cf. J.P. Ngoboka, Locatives in Kinyarwanda, University of KwaZulu-Natal, Durban, 
November 2016, p. 16.

35	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 9.
36	 Cf. Ibid., p. 10.
37	 Cf. SNR, 2005, op. cit., p. 8.
38	 Cf. Ibid. 



CINQUIÈME CHAPITRE

– 226 –

au Kinyarwanda. La situation diglossique déjà prévalente s’intensifia jusqu’en 
197839. 

Parler le Kinyarwanda à l’école était considéré comme un acte d’indisci-
pline et a donc entraîné de lourdes sanctions40. Comme dans d’autres pays 
colonisés, les langues des autochtones étaient prohibées à l’école et même 
condamnées à la suppression comme le précise Munyaneza : « La tendance du 
colonisateur était à supprimer les langues locales, à les mépriser dans les faits 
et dans son discours, en fondant autant que faire se pouvait ce mépris sur des 
arguments pseudo scientifiques, à mépriser donc par contrecoup ceux qui par-
lent ces langues locales ». Ceci nous emmène à croire que le Kinyarwanda non 
plus n’avait pas le droit de cité à l’école secondaire et que son image devant les 
Européens était celle d’une langue indigène sans grandes possibilités d’expres-
sion, et sans dignité à côté d’une langue comme le français, considéré comme 
la voie unique vers la science, la culture et la civilisation, les colonisateurs étant 
francophones »41. On pourrait dire que le Kinyarwanda, la langue maternelle 
qui était le seul grand véhicule sinon le moteur de relation entre parents en-
fants ou même entre enfants, s’efface au profit des langues étrangères42 .

Entre les années 1960 et 1980, l’Afrique a été caractérisée par un mouvement 
de récupération linguistique. Le Rwanda n’y a pas échappé. Le Kinyarwanda 
a été appelé à remplir la fonction institutionnelle antérieurement dévolue au 
français. Pour ce faire, il a fallu passer par l’enseignement, comme cela se fait 
presque partout en matière de réforme linguistique de grande envergure43. 

Dans la révision du libellé de l’article 4 de la Constitution de la Républi-
que Rwandaise de décembre 1978, y apparaît clairement une orientation en 
matière culturelle et linguistique. Cette constitution connaît la valorisation du 
Kinyarwanda comme primo langue et secundo culture. Le point culminant 
de la politique de valorisation du Kinyarwanda fait la « kinyarwandisation 
de l’enseignement » à tous les niveaux de l’éducation. Rappelons que, cette ré-
forme est une révision de la Constitution de novembre 1962 stipulait que le 
Kinyarwanda est la langue nationale. Elle ajoute que « les langues officielles 
sont Kinyarwanda et Français »44. 

39	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., .p. 11.
40	 Cf. MSC, National culture heritage policy, Kigali 2015, p. 13.
41	 Cf. J.M.V. Munyaneza, 2005, op. cit., p. 9. 
42	 Cf. Ibid.
43	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 11.
44	 Cf. Republique du Rwanda, CRR, Kigali 1978. Art 4.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 227 –

La « réforme de 1978 », par ailleurs imposée vu qu’elle ne faisait pas ob-
jet de consensus, s’inscrivit dans ce contexte. Elle prônait de former l’enfant 
rwandais dans sa langue pour une meilleure compréhension de la matière et, 
partant, une meilleure performance et un profond enracinement de sa culture. 
Des lexiques spécialisés et des manuels d’apprentissage adéquats furent éla-
borés pour normaliser l’orthographe et la grammaire du Kinyarwanda. Après 
beaucoup de débats et de controverses, l’orthographe officielle fut fixée. Un 
ouvrage de grammaire du Kinyarwanda fut provisoirement édité, une Com-
mission Nationale du Lexique (CNL) fut mise sur pied, en 1978, avec la mis-
sion précise de produire des lexiques spécialisés dans les différents domaines. 
Mais, la politique de kinyarwandisation souffrit largement du manque de col-
laboration de la population, avec la complicité d’un certain nombre de mem-
bres de l’intelligentsia rwandaise qui considéraient cette politique comme pu-
rement et simplement aliénante. En outre, les moyens requis (fonds, ressources 
humaines) pour mener à bien cette politique n’étaient pas garantis. Ce projet  
a rapidement tourné court45. On peut affirmer que jusqu’en 1980 juste avant 
les apparitions mariales de Kibeho, la situation sociolinguistique était dans un 
état critique face aux langues étrangères.

5.1.2. Une langue touchée par le ciel : Kibeho et le Kinyarwanda

Comme nous venons de le mentionne dans le point précédent, le Kinyarwanda 
a longtemps été délaissé et marginalisé par le système colonial qui favorisait les 
langues étrangères telles que le français. Cette politique linguistique a contri-
bué à affaiblir la place du Kinyarwanda dans la vie sociale, éducative et reli-
gieuse du Rwanda. Or, avec les apparitions de Kibeho, cette tendance s’inverse 
radicalement. En s’adressant aux voyantes en Kinyarwanda, Marie choisit de 
toucher le peuple rwandais dans sa langue maternelle. Ce choix n’est pas ano-
din : il donne corps au message divin, le rend accessible à tous, et renouvelle la 
dignité d’une langue jusque-là négligée.

Le Kinyarwanda devient ainsi un véhicule spirituel privilégié, un canal 
par lequel le divin rejoint le peuple dans son quotidien, dans ses joies comme 
dans ses douleurs. Cette réhabilitation linguistique participe d’une affirmation 
identitaire forte : Dieu parle la langue du peuple, il s’incarne dans sa cultu-
re. Ce geste sacralise la langue rwandaise et invite à une redécouverte de ses  

45	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., pp. 11-12.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 228 –

richesses culturelles et spirituelles, inscrivant Kibeho au cœur d’un processus 
de renaissance culturelle et religieuse.

5.1.3. Une revalorisation culturelle et religieuse

La transmission du message marial en Kinyarwanda ne se limite pas à une 
question de langue. Elle est aussi au cœur d’une dynamique de réhabilitation 
culturelle. En effet, toute expression religieuse s’enracine dans une culture et 
une langue, car la foi, pour être vécue et comprise, doit parler le langage du 
cœur et de l’histoire.

Au Rwanda, cette réappropriation passe par une revalorisation du Ki-
nyarwanda dans la liturgie, les chants, et les pratiques dévotionnelles. Les 
prières simples, les chants populaires et les exhortations de Marie prononcées 
dans la langue du peuple ont donné une nouvelle vigueur aux communautés 
locales, qui retrouvent ainsi une foi incarnée dans leur quotidien. La phrase 
célèbre « Nimwihane » (« Repentez-vous »), lancée dans le contexte des appa-
ritions, est un exemple puissant. Cette exhortation, prononcée dans une lan-
gue comprise par tous, est devenue un appel universel, un cri de conversion 
qui a touché profondément les cœurs et a marqué une génération entière.

Cette revalorisation du Kinyarwanda dans la sphère religieuse témoigne 
d’une véritable renaissance culturelle. Elle fait du sanctuaire de Kibeho un lieu 
où la langue locale, loin d’être reléguée au rang de vestige du passé, s’affirme 
comme un pilier de la foi vivante. Ce phénomène a aussi renforcé le sentiment 
de dignité et d’appartenance du peuple rwandais à sa culture et à son Église. 
Par ailleurs, parler en Kinyarwanda, c’est aussi s’inscrire dans une tradition 
orale riche et vivante, où les symboles, les proverbes, et les images prennent 
toute leur force. Cela rend le message céleste plus proche, plus concret, et plus 
adapté aux réalités culturelles et sociales des Rwandais.

En somme, lorsque le ciel parle notre langue, il ne se contente pas de trans-
mettre un message : il rappelle que Dieu est proche, qu’Il entend et comprend 
les souffrances et les espérances de son peuple. Cette proximité linguistique 
et culturelle donne au message de Kibeho une puissance unique, qui continue 
aujourd’hui à inspirer la foi, la culture, et la mission au Rwanda.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 229 –

5.2. Culture et société : l’effet miroir de Kibeho

Les apparitions de Kibeho ne sont pas seulement un phénomène spirituel isolé. 
Elles ont agi comme un miroir révélateur, renvoyant à la société rwandaise une 
image d’elle-même, de ses valeurs, et de ses faiblesses. Parmi les lieux où cet 
impact s’est le plus profondément inscrit figure la famille, cellule fondamentale 
de la société rwandaise.

5.2.1. Dans la famille

Les apparitions mariales de Kibeho ont eu un impact significatif sur l’aspect 
familial rwandais, influençant les dynamiques familiales, les valeurs, et les pra-
tiques au sein des foyers.

5.2.1.1. Renforcement de la foi familiale

Les apparitions ont inspiré un renouveau spirituel au cœur des foyers. De nom-
breuses familles ont trouvé dans les messages marials une invitation explicite  
à redonner une place centrale à la prière, à la méditation du rosaire, et aux ras-
semblements spirituels domestiques. Les parents, motivés par le témoignage 
des voyantes, ont pris à cœur la mission de transmettre la foi catholique à leurs 
enfants de manière plus concrète et vivante. Cette dynamique fut soutenue par 
les recommandations pastorales de l’évêque du lieu l’époque:

Nous exhortons donc tous les fidèles à raviver leur devotion envers la 
Vierge Marie et en particulier à savoir apprécier la récitation du chapelet, 
non seulement en privé, mais aussi en communauté. C’est là une soutenu 
la vie de foi chez bien des fidèles »46.

Dans ce contexte, les récits des apparitions sont racontés aux jeunes gé-
nérations et deviennent partie intégrante de l’éducation religieuse familiale. 
Toutefois, cette exaltation devait être vécue avec discernement. Les parents 
des voyantes, leurs tuteurs et amis étaient explicitement encouragés à ne pas 
accorder aux enfants une importance sociale excessive ou à les isoler de leur 

46	 Cf. J.B. Gahamanyi, Première lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le  
30 Juillet 1983, 3ème partie no 4.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 230 –

vie ordinaire sous prétexte qu’ils avaient reçu des faveurs divines. Il fallait les 
laisser grandir normalement, dans leur cadre familial et scolaire habituel47.

5.2.1.2. Renforcement des valeurs morales et éthiques

Les messages transmis à Kibeho — repentance, conversion, amour fraternel, 
humilité et paix — ont trouvé un écho profond dans les familles. Ces valeurs, 
déjà présentes dans la culture traditionnelle rwandaise, se sont trouvées ren-
forcées et éclairées à la lumière de l’Évangile. Les familles ont été encouragées 
à éduquer les enfants dans un climat d’honnêteté, de compassion, de respect 
mutuel et de solidarité. La volonté d’héberger les pèlerins, relatée par Imma-
culée Ilibagiza, illustre bien cette générosité renouvelée : 

Dans tous les villages que nous avons traversés, les gens nous demandaient 
si nous étions les pèlerins de Kibeho et ils nous invitaient dans leur foyer. 
Ils nous offraient du lait et nous permettaient de nous laver et de nous 
reposer chez eux — oui, les 300 sans exception ! Imaginez cela ! Les gens 
croient que Marie offre sa bénédiction au Rwanda, alors ils veulent aider 
ceux et celles qui se rendent jusqu’à elle pour qu’elle reste parmi nous48.

Ce témoignage vibrant traduit un profond esprit d’accueil et une hospi-
talité transformée en acte spirituel. Les familles voyaient dans cet accueil une 
manière d’attirer sur leur foyer la bénédiction de la Vierge. Les voyants de 
Kibeho, perçus comme des modèles d’obéissance et de foi, ont également servi 
d’exemples concrets, invitant parents et enfants à cultiver des vertus sembla-
bles.

5.2.1.3. Solidarité et soutien familial

Kibeho a également ravivé l’esprit de solidarité et de soutien mutuel au sein des 
familles. Les messages insistaient sur la charité fraternelle et l’entraide, valeurs 
centrales dans la culture rwandaise. L’exemple d’Igitaramo, décrit par Ilibagiza, 
illustre parfaitement ce rôle de ciment familial et culturel :

[…] Alors d’abord nous dînerons en famille, puis je partagerai de mes  
nouvelles avec toi, ta mère et ton frère pendant Igitaramo. Igitaramo, une 

47	 Cf. Ibid., no 9.
48	 Cf. I. Ilibagiza, Notre Dame de Kibeho, D.G diffusion (France), 2010, p. 105.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 231 –

coutume rwandaise ancienne et vénérée depuis des siècles incalculables,  
est une coutume simple d’élégance artisanale. Après avoir terminé le re-
pas du soir, les familles se rassemblent autour d’un grand feu commun et 
signent des chants commémoratifs de nos ancêtres. Des danseurs aux cos-
tumes colorés divertissent les villageois et les orateurs les plus éloquents 
relayent les nouvelles des autres villas ou racontent de vieilles histoires im-
prégnées de légendes tribales. C’est aussi l’occasion de bavarder, de régler 
des différends, de raconter des blagues et d’arranger des mariages. Igitaramo  
a survécu à la colonisation européenne et reste une partie importante de 
la culture rwandaise. [En fait, à ce moment-là, Radio Rwanda diffusait une 
version d’Igitaramo, remplie d’histoires et de chansons, tous les soirs après 
21 heures]. Notre famille n’avait ni télévision ni même téléphone, nous 
passions donc généralement notre temps libre ensemble. Papa aimait par-
ticulièrement débattre pendant Igitaramo, alors quand il a dit que c’était  
à ce moment-là que nous discuterions du miracle, je savais que c’était 
quelque chose qu’il voulait que nous examinions de près […] C’est par 
cette occasion d’Igitaramo que j’ai demandé à mon père de nous parler 
d’une jeune fille de 16 ans nommée Alphonsine Mumureke, qui dit que la 
Vierge Marie lui est apparue au moins cinq fois au cours des deux derniè-
res semaines. Alors le père nous a dit : La jeune fille prétend que la Sainte 
Mère veut être connue au Rwanda comme la Mère du Verbe et que Dieu 
Tout-Puissant l’a envoyée ici avec des messages du ciel pour que le monde 
entier puisse les entendre49.

Ce rituel ancestral, intégré dans les familles malgré la modernisation, 
devient un espace d’éducation spirituelle où l’on transmet non seulement la 
culture, mais aussi les messages des apparitions. Ainsi, la famille devient un 
véritable sanctuaire domestique où la foi et la culture se nourrissent mutuelle-
ment. En favorisant le dialogue, l’écoute et le partage, les messages de Kibeho 
ont renforcé les liens familiaux et encouragé la résilience face aux épreuves.

5.2.2. Sur le plan culturel et économique

Les apparitions mariales de Kibeho, survenues entre 1981 et 1989, n’ont pas 
seulement transformé les consciences spirituelles : elles ont également eu un 
impact profond sur le tissu culturel et économique du Rwanda. En attirant des 

49	 Cf. I. Ilibagiza et S. Erwin, Our Lady of Kibeho: Mary speaks to the world from the heart 
of Africa, Hay House, Inc., New York 2008, pp. 13-14.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 232 –

pèlerins venus non seulement du Rwanda mais aussi d’Afrique et du monde 
entier, Kibeho est rapidement devenu un centre de convergence spirituelle et 
humaine. Cet afflux massif de visiteurs a permis de revitaliser l’économie loca-
le, tout en stimulant les échanges culturels et en renforçant la visibilité interna-
tionale du Rwanda. Soulignant l’impact culturel et économique du pèlerinage, 
l’historien Romain Roussel déclare ce qui suit :

Le pèlerinage fut la première forme du voyage touristique. Il fut pres-
que l’unique raison qu’eussent de se déplacer les hommes de l’antiquité 
et même ceux du moyen Age . Le pèlerinage a permis aux peuples de se 
mieux connaitre et parfois de s’estimer ainsi en échangeant leur culture »50.  

Ainsi, le sanctuaire de Kibeho s’inscrit dans cette longue tradition où la 
quête spirituelle devient aussi une opportunité d’ouverture et de rencontre. Le 
sanctuaire a été le point de départ d’un véritable « carrefour d’échanges » cultu-
rels. Les pèlerins, motivés par leur foi, viennent aussi chercher des réponses  
à leurs préoccupations personnelles et existentielles. Cette quête les conduit  
à rencontrer d’autres cultures et traditions, renforçant la fraternité universelle 
et le respect mutuel. Sur le plan économique, la fréquentation du sanctuaire  
a entraîné un développement notable de l’hôtellerie, de la restauration, de l’ar-
tisanat local (notamment les objets de piété) et des services de transport. De 
nombreuses familles et artisans ont trouvé dans cette activité un nouveau souf-
fle pour subvenir à leurs besoins, dynamisant ainsi la région.

Comme l’explique encore Romain Roussel, 

« Il était fatal que d’énormes migrations humaines comme les pèlerina-
ges prissent une importance économique qui, grâce à la publicité orale 
faite par les pèlerins eux-mêmes, rayonnait parfois très loin du sanctuaire. 
Ainsi naquirent certaines foires, petites ou grandes, dont la fonction so-
ciale s’imposa d’où s’impose le carrefour d’échanges. La première cellule 
commerciale qui prospéra autour du temple fut évidemment l’officine du 
marchand d’objets de piété. Des négoces de bouche se créèrent en même 
temps pour satisfaire aux besoins vitaux du pèlerin. Puis vint le banquier, 
qui se chargeait du change des monnaies apportées par des gens arrivant 
de tous les pays51.

50	 Cf. R. Roussel, Les Pèlerinages, Paris : Presses Univeritaires de France, 1972, p. 80.
51	 Cf. Ibid., p. 78.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 233 –

Ces activités, d’abord modestes, ont peu à peu structuré l’économie locale, 
créant des emplois, améliorant les infrastructures et favorisant une meilleure 
qualité de vie pour les habitants.

Sur le plan culturel, Kibeho est devenu un espace où se croisent et se fé-
condent des traditions variées. Les pèlerinages offrent l’occasion d’échanges 
interculturels et interreligieux intenses. Les visiteurs, venus d’horizons divers, 
partagent leurs histoires, leurs chants, leurs prières, et découvrent la richesse 
des coutumes rwandaises — notamment à travers les chants liturgiques, les 
danses et les objets artisanaux inspirés des traditions locales. Ce phénomène  
a permis d’enraciner la foi chrétienne dans un contexte culturel vivant, tout en 
favorisant le dialogue interculturel et la paix sociale. Kibeho se présente ainsi 
non seulement comme un sanctuaire marial, mais aussi comme un symbole 
puissant de la capacité des événements religieux à transcender les frontières,  
à rassembler les peuples et à promouvoir une solidarité globale.

En définitive, les apparitions mariales de Kibeho témoignent de la manière 
dont un événement spirituel peut devenir un levier de développement humain 
intégral, combinant renouveau économique, valorisation culturelle et promo-
tion de la paix.

5.2.3. Dans les comportements sociaux

Les apparitions mariales de Kibeho ont exercé une influence profonde sur les 
comportements sociaux, transformant la vie quotidienne des individus et des 
communautés. À travers leur message de conversion, de prière, de réconci-
liation et de solidarité, elles ont suscité de véritables dynamiques de renou-
veau spirituel et social. Le témoignage d’Immaculée Ilibagiza illustre bien cette 
transformation concrète. Elle raconte : 

Lorsque mon frère Damascène est revenu de son premier pèlerinage, il 
s’est tout de suite joint à la légion de Marie et a commencé à rendre vi-
site aux gens âgés et aux malades de notre région. Aimable était le plus 
généreux de son temps et passait des heures à m’aider dans mes travaux 
scolaires52. 

52	 Cf. I. Ilibagiza, 2010, op. cit., p. 129.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 234 –

Ces exemples montrent comment les pèlerinages à Kibeho ont suscité chez 
certains un engagement nouveau, les amenant à vivre plus concrètement leur 
foi par des actes de charité et de service. L’expérience spirituelle vécue à Kibeho 
se prolonge ainsi dans la vie sociale, en inspirant des gestes d’amour, de solida-
rité et d’attention aux plus vulnérables. Les apparitions ont également favorisé 
la formation de groupes de prière dans de nombreuses paroisses du pays. Ces 
groupes, directement inspirés par les appels des voyantes, ont offert aux fidèles 
des espaces de soutien moral et spirituel. Ils sont devenus des lieux privilégiés 
pour raviver la foi, partager les difficultés quotidiennes et préparer ensemble 
l’avenir avec confiance.

En outre, le message central de Kibeho, centré sur la paix et la réconcilia-
tion, a encouragé les communautés locales à dépasser les divisions ethniques 
et sociales. Des initiatives de dialogue communautaire et des programmes de 
réconciliation se sont développés, cherchant à instaurer une culture du pardon 
et de la paix. Dans un contexte rwandais marqué par des tensions historiques, 
cet appel à la fraternité a trouvé un écho particulier et a contribué à renfor-
cer le tissu social. Ainsi, la diffusion du message marial de Kibeho a favorisé 
l’émergence de comportements sociaux marqués par une plus grande ouvertu-
re aux autres, un engagement actif au service du bien commun, et une volonté 
de construire des relations plus pacifiées. Les valeurs de paix, de solidarité et  
de réconciliation, rappelées par les voyantes, ont trouvé un terrain fertile dans 
la société rwandaise, aidant à panser les blessures du passé et à semer les ger-
mes d’un avenir plus uni.

En définitive, l’impact social des apparitions de Kibeho ne s’est pas limité  
à la sphère religieuse ; il s’est incarné dans des actes concrets de transformation 
personnelle et communautaire, faisant du message marial un véritable levier 
de reconstruction morale et sociale pour tout un peuple.

5.2.4. Un souffle nouveau sur les arts

5.2.4.1. Culture et tradition

Les apparitions mariales de Kibeho et les messages associés sont devenus des 
éléments centraux de la culture locale. Ils ont profondément influencé la litté-
rature, la musique, et les arts visuels rwandais. Ces manifestations spirituelles 
ont offert à la population un nouveau cadre symbolique, enraciné dans la tradi-
tion chrétienne, tout en s’intégrant harmonieusement à la culture rwandaise.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 235 –

5.2.4.2. Thèmes spirituels et religieux

Les messages de la Vierge de Kibeho ont offert aux artistes une source inépui-
sable d’inspiration spirituelle. La Vierge, ses visions, et les appels à la prière et 
à la conversion ont été représentés dans la peinture, la sculpture et la musique. 
Les motifs mariaux intégrés dans ces œuvres expriment des valeurs univer-
selles de paix, de réconciliation et de foi, renforçant ainsi la portée spirituelle  
et sociale de l’art rwandais.

5.2.4.3. Littérature et narration

L’impact des apparitions de Kibeho s’est également manifesté dans le domaine 
littéraire. De nombreux écrivains et poètes ont exploré des thèmes de foi, de 
miracles et de prophétie inspirés par ces événements. On trouve dans la litté-
rature rwandaise des récits fictifs, des témoignages personnels, et des poèmes 
exprimant la dévotion, la douleur collective et l’espérance suscitée par ces ap-
paritions. De plus, des prières et des hymnes dédiés à Notre-Dame de Kibeho 
sont régulièrement composés et récités, traduisant cette ferveur en langage 
artistique.

5.2.4.4. Arts visuels

Les artistes visuels ont créé de nombreuses œuvres illustrant les apparitions, 
les visions des voyantes, et les scènes tirées des messages transmis à Kibeho. 
Ces créations ornent aujourd’hui églises, sanctuaires et lieux publics, contri-
buant à la diffusion du message marial et à la mémoire collective. Dès le temps 
des apparitions, les commissions d’enquête interrogeaient minutieusement les 
voyants sur l’identité et l’apparence de la Vierge : son visage, ses gestes, son 
comportement, et le cadre céleste des rencontres. Ces descriptions, bien que 
difficiles à formuler pour les voyants, ont plus tard servi de base à la représen-
tation artistique de Notre-Dame de Kibeho.

Après la reconnaissance officielle des apparitions en 2001, Mgr Augustin 
Misago lança en septembre un concours invitant les artistes à réaliser un mo-
dèle de statue de la Vierge Marie. Trois prototypes en argile cuite (environ 
60 cm) furent créés, les artistes pouvant consulter Nathalie Mukamazimpaka, 
la seule voyante alors présente au Rwanda. Le jury, présidé par l’évêque, se réu-
nit pour la première fois le 8 février 2003. Après délibérations, un modèle fut 



CINQUIÈME CHAPITRE

– 236 –

retenu et retravaillé selon les remarques du jury et de Nathalie. Un mois plus 
tard, un modèle définitif fut présenté. Conscient des limites humaines, le jury 
rappela qu’aucune statue ne peut prétendre être un portrait fidèle de la Vierge : 
il s’agit d’un symbole destiné à élever les esprits vers Dieu. Pour la version fi-
nale, une statue en bois spécial et coloré, de 1,20 m de hauteur, fut commandée 
en Europe au sculpteur polonais Marek Kowalski, professeur aux Beaux-Arts 
de Varsovie. Commencée en septembre 2003, elle fut terminée le 21 novembre 
et ramenée au Rwanda pour être bénie et intronisée au sanctuaire de Kibeho le 
28 novembre 2003, lors du 22 anniversaire des apparitions53.

La statue représente la Vierge debout, semblant flotter, entourée d’un 
champ de fleurs symbolisant l’humanité et la réponse au message de Kibeho. 
La Vierge porte une robe blanche et un voile bleu ciel descendant jusqu’aux 
pieds. Son visage et ses mains sont visibles, laissant une couleur indéfinissable, 
ni noire, ni blanche, ni mulâtresse. Les mains jointes sur la poitrine, la tête 
légèrement inclinée, elle exprime tendresse et compassion.

Un chapelet des Sept Douleurs, que la Vierge souhaitait remettre en hon-
neur, est suspendu à ses mains jointes. Ce détail rappelle l’importance de ce 
chapelet pour la dévotion et la méditation sur les souffrances de Marie.

Dans son homélie du 28 novembre 2003, Mgr Misago rappela la place des 
statues dans la tradition catholique : 

Selon les enseignements toujours actuels du Concile de Trente, surtout 
dans sa session de l’an 1563, l’Eglise recommande aux chrétiens de pos-
séder et d’honorer, dans les églises et dans les familles, des statues et des 
images de notre Seigneur Jésus Christ, celles de la Vierge Marie et des 
saints. Selon le même Concile, si nous vénérons ces images, ce n’est pas 
parce qu’elles portent en elles une puissance divine qui nous porterait  
à leur offrir des sacrifices et des prières comme le faisaient les païens en-
vers leurs idoles (Ps 135, 18). En réalité, nous vénérons en elles ceux qu’el-
les représentent, c’est-à-dire, Jésus Christ ou les saints. Cet enseignement 
doit être donné sans cesse aux chrétiens pour qu’ils ne tombent pas dans 
le piège de l’idolâtrie54.

53	 Cf. Sanctuaire Notre-Dame de Kibeho, Lieux du culte au Sanctuaire Notre-Dame de 
Kibeho, 2023,

	 http://kibeho-sanctuary.com/fr/a-propos/lieux-du-culte.html, [06.11.2024].
54	 Cf. Ibid.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 237 –

Ainsi, la création artistique inspirée par Kibeho n’est pas une fin en soi ; 
elle constitue un pont entre la terre et le ciel, une invitation à contempler les 
mystères divins et à vivre concrètement le message de paix et de réconciliation 
transmis à Kibeho.

5.2.4.5. Musique et chanson

Les apparitions de Kibeho ont introduit une profonde inculturation dans 
les célébrations religieuses, notamment à travers le chant et la danse. Dans 
la culture rwandaise, le chant constitue un moyen privilégié d’exprimer et de 
transmettre les sentiments les plus ancrés. La danse, qui accompagne presque 
toujours le chant dans les manifestations folkloriques, est l’expression rythmée 
et corporelle de l’être ; elle représente une esthétique de la joie de vivre et du 
lien à l’autre.

Le chant — en particulier le chant dansé, si cher aux Rwandais — est l’ex-
pression naturelle de l’âme collective, car il crée un rapport de communication 
privilégié. Ce chant dansé s’accompagne souvent de battements de mains et de 
tambours, deux éléments profondément enracinés dans la culture locale. Les 
Rwandais battent des mains comme un geste d’acclamation et de vénération, 
signe d’accueil, d’adhésion, de soumission ou de consentement. Les tambours, 
quant à eux, sont traditionnellement battus lors des fêtes, marquant l’invita-
tion à une joie partagée et l’annonce d’un événement collectif.

Autrefois, le jeu de tambour était réservé aux grandes fêtes liturgiques telles 
que Pâques, Noël ou la procession du Saint-Sacrement. Cependant, grâce aux 
apparitions de Kibeho, cette pratique s’est étendue aux célébrations de moin-
dre envergure. Ainsi, presque toutes les célébrations liturgiques, y compris les 
messes ordinaires dans les petites chapelles, intègrent aujourd’hui le tambour 
et les chants rythmiques55.

À ce sujet, Nyombayire Faustin témoigne :

Kibeho a joué un rôle important dans l’évolution du chant liturgique au 
Rwanda. Au début des apparitions de Kibeho, le chant liturgique dans 
l’Eglise du Rwanda était encore plutôt « classique ». Les foules de pèlerins 
chantaient non sans déformations quasi inévitables dans un tel domaine. 
Les chants qui n’étaient connus que dans certains milieux, devenaient la 

55	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 370.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 238 –

propriété de tous et à peu de frais. Le chant rwandais restait encore ti-
midement rythmé et pratiquement pas dansé. L’ambiance spirituelle qui 
règne à Kibeho laisse libre cours à l’expression spontanée où l’on parle  
à haute voix, on danse ou bat les mains. Petit à petit les chants rythmés  
s’y sont taillée la part du lion. De fil en aiguille, la mutation s’est opérée et 
le chant rythmé a été adopté. Les pèlerins sont décomplexés : qui connaît  
à peine une mélodie, même approximativement, ne craint pas de l’enton-
ner à gorge déployée, comblant les passages mal connus par des innova-
tions spontanées. Beaucoup de nouvelles compositions voient le jour dans 
ce contexte, y compris des compostions collectives. Nous reconnaissons 
au mouvement de Kibeho le mérite d’avoir dynamisé le chant liturgique 
en quelque sorte et contribué à la diffusion de compositions nouvelles ou 
naguère cantonnés en certains lieux56.

L’ambiance spirituelle régnant à Kibeho a favorisé l’expression spontanée :  
on y parle à haute voix, on danse, on bat des mains. Petit à petit, les chants 
rythmés se sont imposés. Les pèlerins, libérés de tout complexe, n’hésitent 
plus à entonner une mélodie, même approximative, en improvisant parfois des 
passages manquants. Ce contexte a favorisé la naissance de nombreuses com-
positions nouvelles, souvent créées collectivement. Le mouvement de Kibeho  
a ainsi eu le mérite de dynamiser le chant liturgique et de diffuser largement 
des compositions autrefois confinées à certains lieux.

Des musiciens ont également composé des hymnes et des chants religieux 
en l’honneur de la Vierge de Kibeho, chantés lors des pèlerinages et des cé-
rémonies religieuses. Des albums de musique chrétienne rwandaise, mêlant 
tradition et spiritualité, ont vu le jour. Kibeho a enrichi la liturgie en y inté-
grant le chant rythmé, la danse, les battements de mains et les instruments 
traditionnels, venant compléter le chant grégorien adapté en kinyarwanda par 
les premiers compositeurs57. À côté des musiciens déjà établis — tels que Mat-
thieu Ngirumpatse, les abbés Dominique Ngirabanyiginya, Augustin Nkuri-
kiyumukiza, Augustin Mbandahe et Charles Mudahinyuka —, une nouvelle 

56	 Le Témoignage de Nyombayire Faustin, à propos du rôle qu’ont joué les apparitions 
de Kibeho. C’est le témoignage recueilli en novembre 2012. Cf. E. Sinayobye, 2015, op. 
cit., p. 373.

57	 Cf. A. Murwanashyaka, Inculturation de L’Évangile dans la culture traditionnelle du 
Rwanda à la lumière du Catéchisme de l’Église Catholique, Madrid 2019, op. cit., pp. 
104-105.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 239 –

génération a émergé. Parmi eux, même des séminaristes, dont Nyombayire 
Faustin, ont contribué à cette transformation.

Deux compositions majeures se distinguent par leur adaptation à la danse 
et aux battements de mains : « Mwamikazi w’Isi n’ijuru » (Reine de la terre et 
du ciel), composée en 1978 par Nyombayire Faustin, alors petit séminariste, 
et « Shimwa Mwami wacu » (Reçois nos actions de grâce Seigneur), composée 
en 1980 par Charles Mudahinyuka, toutes deux antérieures aux apparitions  
de Kibeho.

Nyombayire Faustin raconte que la chanson « Mwamikazi w’Isi n’ijuru » lui 
est venue sous une inspiration soudaine, sans préparation ni réflexion préala-
ble. L’événement s’est produit le 25 avril 1978, lors d’une veillée de prière pour 
les vocations au petit séminaire où il poursuivait sa formation. Il témoigne :

J’ai ressenti une envie irrésistible de chanter. J’ai alors pris ma guitare et, 
sans préparation, j’ai entonné un chant dont paroles et mélodie me sont 
venues spontanément. Cet instant m’a profondément marqué, car je ne 
pouvais moi-même expliquer comment cette chanson avait pris forme en 
moi58. 

Cette expérience, survenue à un moment où il discernait sa vocation sacer-
dotale, l’a convaincu de la dimension spirituelle profonde de ce chant. Après 
sa première interprétation, le chant fut enregistré sur cassette et enseigné aux 
sœurs lors d’une retraite spirituelle. Parmi celles qui l’adoptèrent, Sœur Blan-
dine, animatrice au collège de Kibeho, l’introduisit dans son établissement. 
Très vite, les élèves se l’approprièrent et commencèrent à le chanter régulière-
ment, témoignant de son impact immédiat.

En 1981, dès les débuts des apparitions, la Vierge Marie demanda expres-
sément à la voyante Nathalie Mukamazimpaka que ce chant, dédié à son Fils, 
soit chanté chaque samedi. Elle insista particulièrement sur la répétition de 
la phrase « Tumufashe gukiza isi » (Aidons-Le à sauver le monde), un pas-
sage qui avait initialement suscité des réserves théologiques au séminaire. 
Certains formateurs voyaient dans cette phrase une remise en question de la 
toute-puissance du Christ. Faustin, quant à lui, expliquait qu’elle n’exprimait 
pas une faiblesse du Christ, mais une invitation à collaborer activement à son 

58	 Cf. F. Nyombayire, Témoignage oral sur l’impact des apparitions mariales de Kibeho sur 
la musique traditionnelle rwandaise et la composition de son chant Mwamikazi w’isi 
n’ijuru, Entretien personnel, Allemagne, 02 mars 2025.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 240 –

œuvre de rédemption. Lorsque la Vierge confirma elle-même l’importance de 
cette phrase, Faustin comprit que ce chant dépassait sa personne et portait 
un message spirituel plus universel. Il déclara que « lorsque Marie a demandé 
que cette phrase soit répétée, j’ai compris que ce chant n’était plus seulement  
le mien, mais aussi le sien »59. 

Ce chant, l’un des premiers à adopter un style rythmique inspiré de la tra-
dition rwandaise, marque une rupture avec la dominance exclusive du chant 
grégorien dans l’Église locale. En enseignant des chants rythmés aux voyants, 
Marie a validé et encouragé l’inculturation de la foi chrétienne à travers la 
musique. L’histoire de « Mwamikazi w’Isi n’ijuru » témoigne ainsi de l’impact 
profond des apparitions de Kibeho sur la réception de la musique religieuse 
au Rwanda, favorisant une expression liturgique plus enracinée dans la culture 
locale. Ces chants ont permis de transmettre et d’approprier plus facilement  
le message spirituel, tout en créant une ambiance festive et participative lors 
des célébrations eucharistiques.

5.3. Une foi renouvelée : impact spirituel et théologique
	
Les apparitions mariales ont, de tout temps, exercé un impact profond sur la 
vie spirituelle des fidèles qui les ont vécues ou qui en ont entendu le message. 
Elles ont inspiré une dévotion accrue envers la Vierge Marie, fortifié la foi des 
croyants et stimulé la pratique de la prière du chapelet ainsi que le culte marial. 
De nombreux pèlerins ont rapporté avoir reçu des grâces particulières, allant 
de guérisons physiques à une véritable transformation spirituelle.

5.3.1. À court terme

5.3.1.1. Renouveau spirituel et religieux au Rwanda

Entre 1981 et 1989, le Rwanda a connu une période marquée par un profond 
renouveau spirituel et religieux, impulsé par les événements de Kibeho. Le 
lieu, rapidement devenu un sanctuaire marial, attire chaque année des milliers 
de pèlerins venus y chercher consolation et réconciliation.

59	 Cf. Ibid.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 241 –

Mgr Jean-Baptiste Gahamanyi, alors évêque du diocèse de Butare, té- 
moigne :

Au cours de ces derniers année, de nombreux chrétiens, y compris des 
jeunes et des intellectuels, ont repris la pratique religieuse, et certains qui 
étaient devenus indifférents se sont réconciliés avec Dieu et avec le pro-
chain. On constate un peu partout dans le pays qu’il y a plus de monde aux 
messes du dimanche et à celles de la semaine ; le sacrement de pénitence 
est aussi davantage demandé, des chrétiens ayant mieux compris son im-
portance pour leur vie spirituelle60.

Mgr Célestin Hakizimana, actuel évêque de Gikongoro, confirme cette dy-
namique spirituelle et souligne :

Kibeho est devenu un lieu de rendez-vous pour les chercheurs de Dieu, 
un haut lieu de conversions, de réparation des péchés du monde et de récon-
ciliation. C’est un point de ralliement tant pour ceux qui étaient dispersés que 
pour ceux qui sont animés par les valeurs de compassion et de fraternité sans 
frontières61. 

Les apparitions ont ainsi contribué à renforcer l’empreinte du catholi-
cisme au Rwanda. La reconnaissance officielle de ces événements par 
l’Église catholique en 2001 a consolidé leur impact et favorisé un nouvel 
élan spirituel. On a constaté une augmentation des vocations religieuses, 
ainsi qu’une participation accrue aux sacrements et aux diverses activités 
paroissiales.

5.3.1.2. Augmentation des pèlerinages et développement du site  
	  en lieu de dévotion

Autrefois inconnu, le village de Kibeho est aujourd’hui mondialement connu 
grâce aux apparitions mariales. Dès les premiers témoignages, les foules ont 
afflué, attirées par les récits d’expériences mystiques et de miracles. La recon-

60	 Cf. J.B. Gahamanyi, Deuxième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 
30 Juillet 1986, no 4.

61	 Cf. Association Hozana, Kibeho : apparitions, messages, pèlerinage, prières, 2025, https://
hozana.org/miracles-et-apparitions/apparitions-mariales/kibeho, [01.03.2025].



CINQUIÈME CHAPITRE

– 242 –

naissance officielle des apparitions par l’Église catholique en 2001 a renforcé 
l’importance du site, faisant de Kibeho un centre de pèlerinage de renommée 
mondiale. Aujourd’hui, des fidèles venus du Rwanda, d’Afrique et même du 
reste du monde se rendent à Kibeho pour y prier et méditer. Le sanctuaire  
n’a cessé de se développer pour accueillir un nombre toujours plus grand de 
pèlerins, consolidant ainsi son statut de haut lieu spirituel international.

Spéciose Mukanyamibwa exprime la particularité de ce lieu en ces ter- 
mes : 

Les conditions pour une bonne prière sont réunies à Kibeho. On se sent 
plus libre ici. Il y a le chemin de croix, le chapelet des sept douleurs de 
la Vierge Marie, une source d’eau bénite et une chapelle mise à disposi-
tion par les religieuses. On sent que l’on a bien prié, sans se presser, à son 
rythme. Nous souhaitons également que ce lieu soit un espace accueillant, 
où chacun puisse trouver logement, calme, prière et repos62.

5.3.1.3. Influence sur les pratiques religieuses locales et l’Église  
	  catholique au Rwanda

Les apparitions de Kibeho ont profondément influencé les pratiques religieu-
ses locales et renforcé la foi catholique dans tout le pays. La dévotion mariale 
s’est intensifiée, notamment à travers la récitation du chapelet, les processions, 
et l’organisation de retraites spirituelles. Dans les familles comme dans les 
églises, les prières mariales sont devenues plus fréquentes, et la participation 
aux sacrements messes dominicales et en semaine a sensiblement augmenté63. 
L’appel au jeûne, aux sacrifices et à la conversion, fortement présent dans les 
messages transmis à Kibeho, a encouragé une vie spirituelle plus engagée.

On observe également une multiplication des groupes de prière et des mou-
vements de spiritualité mariale. Les retraites spirituelles se sont multipliées, 
favorisant une atmosphère de recueillement et de renouveau. Les paroisses 
rapportent une augmentation notable de la participation aux sacrements, en 
particulier l’Eucharistie et la réconciliation, signes visibles de ce renouveau 

62	 Cf. Spéciose Mukanyamibwa, témoignage cité dans G. Rugambwa, Kibeho: le tourisme 
religieux perturbé, 2021, https://lecanape.rw/kibeho-le-tourisme-religieux-perturbe/, 
dans la partie « les infrastructures d’accueil ne suffisent pas », [03.03.2025].

63	 Cf. J.B. Gahamanyi, Deuxième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 
30 Juillet 1986, no 4.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 243 –

spirituel. Ainsi, Kibeho a agi comme un catalyseur, stimulant une renaissan-
ce religieuse qui continue d’imprégner profondément l’Église catholique au 
Rwanda.

5.3.2. À long terme 

5.3.2.1. Les transformations des croyances rwandaises

Les apparitions mariales de Kibeho ont profondément transformé les croyan-
ces religieuses au Rwanda, bien au-delà de leur contexte immédiat. Les mes-
sages transmis par la Vierge Marie, centrés sur la prière, la conversion et la ré-
conciliation, ont façonné la vision spirituelle de nombreux fidèles. L’idée d’une 
protection divine, l’appel constant à la paix, ainsi que l’importance d’intercéder 
pour le monde entier ont renforcé la conscience collective d’une spiritualité 
active et engagée. Ces transformations ont favorisé une foi plus vivante, invi-
tant chaque croyant à un engagement personnel pour la paix et la réconcilia-
tion au sein des communautés locales.

5.3.2.2. L’éducation religieuse 

Les apparitions de Kibeho ont également eu un impact durable sur l’éduca-
tion religieuse au Rwanda. Les écoles catholiques, ainsi que les séminaires et 
centres de formation sacerdotale, ont progressivement intégré les messages de 
Kibeho dans leurs programmes. On y enseigne désormais l’importance de la 
prière assidue, de la pénitence et de la conversion personnelle, en écho direct 
aux appels de la Vierge. Les jeunes générations grandissent ainsi dans un cli-
mat spirituel marqué par ces enseignements, et les futurs prêtres y trouvent 
une source d’inspiration et d’approfondissement de leur vocation.

5.3.2.3. L’évolution des perceptions après le génocide

Après le génocide de 1994, les apparitions de Kibeho ont été relues à la lumière 
des tragédies vécues par le peuple rwandais. Beaucoup y ont vu un avertisse-
ment prophétique, interprétant les messages mariaux comme une invitation 
pressante à la conversion avant le drame national. Dans cette perspective,  
la figure de la Vierge est perçue non seulement comme une Mère compatis-
sante, mais aussi comme une messagère de réconciliation et de consolation, 



CINQUIÈME CHAPITRE

– 244 –

accompagnant un peuple meurtri dans son cheminement vers la guérison. 
Aujourd’hui encore, Kibeho demeure un haut lieu de pèlerinage, attirant des 
fidèles du Rwanda et du monde entier. Les messages des apparitions continuent 
d’être rappelés dans les homélies et les enseignements religieux, témoignant de 
leur pertinence toujours actuelle. Ainsi, Kibeho s’est affirmé non seulement 
comme un sanctuaire marial, mais aussi comme un symbole national et spiri-
tuel, portant un message universel de paix, d’espérance et de réconciliation.

5.3.3. Nouvelle théologie populaire

Les messages transmis à Kibeho ont profondément marqué la théologie locale 
et les enseignements religieux, en consolidant les valeurs de paix, de réconci-
liation, de conversion et de dévotion mariale. Ces messages ont également sus-
cité un engagement actif en faveur de la justice sociale, tout en nourrissant une 
espérance eschatologique profondément enracinée dans la foi chrétienne.

5.3.3.1. Dévotion et prière

5.3.3.1.1. Accent sur la paix et la réconciliation

Les apparitions mariales à Kibeho insistent avec force sur la primauté de la 
réconciliation — d’abord avec Dieu, puis avec son prochain. Elles appellent  
à la confession sacramentelle, à l’humilité, au pardon et à la recherche inces-
sante de la paix. Ces messages, transmis entre 1981 et 1989, résonnaient déjà 
comme un cri prophétique à la veille du génocide de 1994, dans un contexte 
de tensions ethniques croissantes.

Ces appels furent intégrés dans les enseignements des pasteurs et dans les 
lettres pastorales des évêques du Rwanda, exhortant les fidèles à devenir des 
artisans de paix et de réconciliation64. Lors de sa visite au Rwanda en 1990, 
le pape Jean-Paul II réitéra ce message avec force, s’adressant notamment à la 
jeunesse en ces termes : 

« Nourrir des pensées racistes, c’est contraire au message du Christ, par-
ce que le prochain que Jésus nous demande d’aimer n’est pas seulement 

64	 Cf. Évêques catholiques du Rwanda, Lettre pastorale, Justice pour tout homme, Kigali, 
1990 ; Voir encore, Ibid. Lettre pastorale pour le carême: la paix et la réconciliation des 
rwandais, Kigali, 1993.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 245 –

l’homme de mon groupe social, de ma religion ou de ma nation : le pro-
chain, c’est tout homme rencontré sur ma route65.

Ces paroles vinrent ainsi confirmer et magnifier l’appel marial à la paix 
comme valeur chrétienne essentielle, indispensable à la guérison d’un peuple 
meurtri.

Dans les apparitions de Kibeho, les voyants ont décrit la Mère du Verbe 
comme ayant une peau ni blanche ni noire, un trait souvent interprété comme 
hautement symbolique dans le contexte rwandais. Dans une société marquée 
par des blessures ethniques profondes, cette teinte intermédiaire peut être 
comprise comme un signe éloquent d’unité au-delà des divisions ethniques 
ou raciales, rappelant que la Vierge Marie est Mère de toute l’humanité, sans 
distinction de peuple ni de couleur. 

La Conférence Épiscopale du Rwanda a puisé dans cette symbolique une 
inspiration profonde pour nourrir sa mission de paix, d’unité et de réconci-
liation, particulièrement dans la période post-génocide. En 2001, l’Église du 
Rwanda a promu Kibeho comme lieu national de prière pour la paix, l’unité, 
la repentance et la réconciliation, consacrant ainsi ce sanctuaire comme un 
centre spirituel de guérison nationale. Les évêques catholiques du Rwanda pu-
blient régulièrement des lettres pastorales mettant en lumière les thèmes du 
pardon, de la réconciliation et de l’unité, souvent en lien direct avec le message 
de Kibeho. L’Église a mis en place des Commissions “Justice et Paix” aux ni-
veaux diocésain et paroissial, afin de promouvoir la justice sociale et la récon-
ciliation durable entre les communautés. De plus, elle a encouragé la création 
de communautés de prière et de centres spirituels dédiés à l’adoration perpé-
tuelle et à la prière communautaire pour la paix — tels que Ruhango, Kabuga 
et Cyangugu — où les fidèles vivent et transmettent ce que l’on appelle « Ibanga 
ry’amahoro » (le Secret de la Paix). Par ces initiatives, l’Église du Rwanda pour-
suit fidèlement l’esprit du message de la Mère du Verbe à Kibeho : un appel  
à l’amour, à la conversion du cœur et à l’unité, qui transcende toutes les fron-
tières humaines pour conduire le pays vers une réconciliation authentique.

Les apparitions mariales de Kibeho ont aussi exercé un impact pastoral et 
social profond sur les Églises locales de la région des Grands Lacs — en par-

65	 Cf. J.Paul II, Discours : la rencontre avec les jeunes au Stade Amaho, le 8 septembre 
1990, no 6, https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/septem-
ber/documents/hf_jp-ii_spe_19900908_giovani-kigali.html, [02.03.2025].



CINQUIÈME CHAPITRE

– 246 –

ticulier au Rwanda, au Burundi et en République Démocratique du Congo. 
Elles ont joué un rôle majeur dans la promotion du pardon, de la réconcilia-
tion et de la guérison des blessures ethniques. Ayant toutes été marquées par 
les tensions et conflits ethniques, ces trois nations ont reconnu la nécessité de 
renforcer leur collaboration régionale et de promouvoir un esprit renouvelé  
de fraternité et de solidarité. Dans ce cadre, les évêques de la région ont assumé 
un rôle de premier plan dans la promotion de la paix et de la réconciliation,  
en s’inspirant directement du message de la Vierge Marie à Kibeho.

Parmi les initiatives marquantes, on peut citer : La création de l’Associa-
tion des Conférences Épiscopales de l’Afrique Centrale (ACEAC), qui réunit 
les évêques du Rwanda, du Burundi et de la RDC pour coordonner l’action 
pastorale en faveur de la paix et de la réconciliation. Les pèlerinages régionaux 
à Kibeho, considérés comme de véritables instruments de paix, rassemblant 
les fidèles des trois pays dans une prière commune pour l’unité et la guérison. 
La promotion du pardon et de la réconciliation comme thèmes centraux dans 
les homélies, lettres pastorales et programmes catéchétiques, afin de rappeler 
la vocation chrétienne à être artisans de paix. La création de ministères et de 
centres pour l’unité et la réconciliation, servant de lieux de dialogue, de guéri-
son des traumatismes et de renouveau communautaire. 

Le message de la Vierge Marie à Kibeho est devenu un véritable catalyseur 
pour les Églises locales de la région des Grands Lacs, les incitant non seule-
ment à annoncer la réconciliation, mais à la vivre concrètement à travers la 
liturgie, les initiatives pastorales, l’action sociale et la coopération régionale  
au service d’une paix durable.

5.3.3.2. Conversion et prière

Dans sa deuxième lettre pastorale après les événements de Kibeho, Mgr Gaha-
manyi témoignait que « Plusieurs personnes ont affirmé s’être converties grâce 
à Kibeho. Je me réjouis de ce renouveau de foi et de prière, et j’en rends grâce 
au Seigneur »66. 

Les apparitions appelaient à une véritable metanoïa : un retournement 
radical du cœur, un retour sincère vers Dieu. Elles insistaient sur l’urgence 
d’abandonner le péché, de vivre la charité, et d’approfondir la vie spirituelle par 

66	 Cf. J.B. Gahamanyi, Deuxième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 
30 juillet 1986, no 4.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 247 –

la prière et les sacrements. Parmi les conversions marquantes, celle de Cyprien 
Rugamba reste emblématique. Artiste de renom, il intégra après un pèlerinage 
à Kibeho des chants liturgiques à ses compositions, plaçant ainsi son art au 
service du culte chrétien. Assassiné avec sa famille lors du génocide de 1994,  
il est aujourd’hui en procès de béatification avec son épouse Daphrose67.

Les messages de Kibeho mirent également en lumière la prière du chapelet, 
invitant les fidèles à en faire un exercice quotidien et à s’abandonner à l’inter-
cession de Marie. Ces appels à la conversion, à la pénitence et à la prière ont ra-
vivé l’intérêt pour les pratiques dévotionnelles traditionnelles, nourrissant une 
spiritualité plus incarnée et plus fervente. La catéchèse rwandaise s’en trouva 
profondément transformée, insistant désormais sur l’importance du Rosaire, 
de la confession et de l’Eucharistie.

5.3.3.3. Valorisation de la Vierge Marie

5.3.3.3.1. Dévotion mariale

Les apparitions de Kibeho marquèrent un tournant décisif dans la dévotion 
mariale au Rwanda. Mgr Gahamanyi soulignait : 

[…] il faut bien reconnaître que les événements de Kibeho ont favorisé 
un nouvel essor de la dévotion mariale dans le pays et qu’ils ont incité de 
nombreux chrétiens à réciter le chapelet et ainsi à méditer fréquemment, 
sinon quotidiennement, les mystères du Rosaire, tout en leur rappelant les 
exigences de leur foi68.

La spiritualité issue de ces apparitions repose sur une confiance totale en 
l’intercession maternelle de Marie et sur la fidélité à la prière du chapelet. Pour 
de nombreux fidèles, cette dévotion est devenue un chemin privilégié d’union 
à Dieu et une source inépuisable de grâces.

L’année mariale proclamée par Jean-Paul II en 1987 donna un nouvel élan 
à cette piété. Le diocèse de Butare, auquel appartenait Kibeho, joua un rôle 
central dans ce renouveau. Dans sa troisième lettre pastorale, Mgr Gahamanyi 

67	 Cf. A. Murwanashyaka, 2019, op. cit., p. 105.
68	 Cf. J.B. Gahamanyi, Deuxième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 

30 juillet 1986, no 4.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 248 –

exhortait les fidèles à la prière du Rosaire, à la conversion du cœur, à la péni-
tence, à la charité fraternelle et au détachement des biens matériels en réponse 
aux appels attribués à la Vierge69.

Le diocèse multiplia les pèlerinages et les rassemblements spirituels, prépa-
rant ainsi la reconnaissance officielle des apparitions en 2001. Parmi les initia-
tives nées de ce dynamisme, on compte la Fondation Notre-Dame de Kibeho 
(Abogezabutumwa ba Nyina wa Jambo)70, fondée en 2006, qui rassemble des 
fidèles désireux de vivre et de propager le message marial. La culture religieuse 
locale s’en trouva profondément marquée, jusque dans les salutations quoti-
diennes. On vit naître des formules telles que : « Nimugire Nyina wa Jambo ! »  
(Puissiez-vous avoir la Mère du Verbe !) et la réponse : « Dusenge kandi duhin-
duke » (Prions et convertissons-nous). Ces expressions, bien plus que de sim-
ples salutations, deviennent de véritables rappels spirituels, invitant chacun  
à vivre la prière et la conversion au quotidien. Elles transforment chaque ren-
contre en un acte sacré, un « sacrement du quotidien » témoignant d’une foi 
vécue et partagée.

5.3.3.3.2. Théologie mariale

Les messages de Kibeho ont enrichi la théologie mariale non seulement au 
Rwanda, mais dans toute l’Afrique. Ils ont affirmé Marie comme médiatrice 
de paix et de réconciliation, offrant aux fidèles une figure maternelle proche, 
capable de porter les blessures les plus profondes et d’éclairer le chemin vers 
une foi plus vivante et universelle.

5.3.3.4. Éthique et engagement

Les appels constants à la charité et à la pénitence ont favorisé l’essor d’initiati-
ves de solidarité, telles que des collectes de fonds, des actions communautaires 
et des œuvres caritatives, renforçant ainsi les liens sociaux et la responsabilité 
collective.

69	 Cf. J.B. Gahamanyi, Troisième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 
15 août 1988, 3ème partie, no 4.

70	 Cf. Fondation Notre Dame de Kibeho, Amategeko yihariye y’umuryango w’abogezabu-
tumwa ba Nyina wa Jambo, Kigali, 2024, p.1.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 249 –

5.3.3.4.1. Développement de caritas locales

L’appel à la réconciliation et à la paix a incité de nombreux fidèles à s’engager 
concrètement dans des œuvres de charité et des initiatives de justice sociale. 
La théologie locale s’est ainsi enrichie d’une dimension pratique et incarnée  
de la foi chrétienne.

5.3.3.4.2. Formation de leaders chrétiens dans l’esprit de paix

La formation des prêtres, des catéchistes et des leaders laïcs s’est nourrie des 
messages de Kibeho, les préparant à devenir des artisans de paix et des témoins 
de réconciliation au cœur des communautés. L’évêque local exhortait ainsi : 

J’exhorte les pasteurs d’âmes à se montrer assez attentifs à tout ce mouve-
ment de renouveau religieux pour bien l’orienter dans les voies de l’Évan-
gile de Jésus – Christ et pour lui assurer une base doctrinale solide grâce 
à une formation continue des fidèles, particulièrement en ce qui concerne 
la place des dévotions populaires dans l’Église71.

5.3.3.5. Une perspective eschatologique présente : vivre ici-bas avec  
	  le regard tourné vers le ciel

Les apparitions de Kibeho véhiculent un double message eschatologique : elles 
avertissent des conséquences du péché et invitent à une préparation active au 
jugement dernier, tout en offrant l’espérance du pardon et d’un avenir réconci-
lié. Les messages insistaient sur la vigilance spirituelle, la conversion des cœurs 
et l’espérance en la miséricorde divine. Malgré les avertissements, les messa-
ges ont également renforcé l’espérance chrétienne en un avenir de paix et de 
réconciliation, ancrée dans la confiance en la providence divine. Comme le 
rappele Misago, l’avertissemen de la Mère du Verbe à Kibeho entre 1981–1989 
est toujours d’actualité et concerne toute l’humanité72. Comme le rappelle Na-
thalie Mukamazimpaka : 72

71	 Cf. J.B. Gahamanyi, Deuxième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 
30 juillet 1986, no 4.

72	 Cf. AFRIQUE/RWANDA – “L’avertissement de la Vierge à Kibeho est encore valide et 
concerne l’humanité toute entière” dit l’évêque de Gikongoro, Agence Fides, 30 novem-
bre 2006,

	 https://www.fides.org/fr/news/8048-AFRIQUE_RWANDA_L_avertissement_de_la_



CINQUIÈME CHAPITRE

– 250 –

La Madone a demandé à ses enfants de changer leur mode de vie, d’aimer 
les sacrements, de faire pénitence, de prier sans cesse en récitant le Rosaire 
des sept douleurs pour la conversion des cœurs, et d’être humbles en de-
mandant pardon et en pardonnant73.

Mgr Augustine Misago, évêque de Gikongoro, souligne à son tour : 

Le pardon est un élément central du message évangélique. Sans le pardon 
en effet on ne peut construire une société fondée sur l’Evangile. Sans le 
pardon il ne peut y avoir de société saine mais seulement une société dé-
chirée. Le message de la Vierge à Kibeho concerne toute l’humanité. Il faut 
une conversion des coeurs pour obtenir une plus grande justice74.

5.3.4.	 Incorporation des croyances traditionnelles rwandaises dans  
	 les apparitions mariales de Kibeho : un impact positif pour  
	 renforcer la foi catholique

Les apparitions de Kibeho constituent déjà en elles-mêmes une forme d’incul-
turation, c’est-à-dire une rencontre entre le divin et la culture locale. Lorsqu’el-
le se présente à Kibeho comme la « Mère du Verbe », la Vierge Marie montre 
qu’elle veut entrer profondément dans l’histoire et la vie du peuple rwandais. 
Ce titre souligne son rôle maternel en permettant au Verbe (le Christ) de s’in-
carner non seulement dans l’humanité, mais aussi dans la culture et la men-
talité de chaque peuple. Il s’agit d’un appel à accueillir Jésus dans le quotidien, 
dans la langue, les traditions et les façons de vivre des fidèles.

À Kibeho, Marie s’adresse aux Rwandais avec des symboles et des gestes 
qui leur sont familiers : elle utilise les notions de mère, de parole (ijambo), 
ainsi que les rites, les chants, la danse et le culte communautaire. Ces éléments 
témoignent d’un profond respect pour la culture locale et d’une volonté de 
la sanctifier. Les rites pratiqués à Kibeho, comme les bénédictions, les chants 
et les danses, illustrent bien cette adaptation. La culture rwandaise est riche 
en rituels, dont certains peuvent être purifiés et intégrés à la foi chrétienne.  
À travers ces pratiques, la Vierge Marie invite les croyants à transformer leurs 
traditions pour les orienter vers Dieu.

Vierge_a_Kibeho_est_encore_valide_et_concerne_l_humanite_toute_entiere_dit_l_
Eveque_de_Gikongoro, [01.03.2025]. 

73	 Cf. Ibid.
74	 Cf. Ibid.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 251 –

Ces apparitions ont ainsi aidé l’Église à réfléchir à la meilleure façon d’an-
noncer l’Évangile au Rwanda. L’inculturation a permis d’adopter la langue lo-
cale (le kinyarwanda) dans la liturgie, d’intégrer les danses et les chants tra-
ditionnels dans les messes, et d’utiliser des images et des histoires proches du 
vécu des fidèles. Les programmes de catéchèse (enseignement de la foi) ont 
aussi été adaptés pour mieux répondre aux réalités quotidiennes. Les petites 
communautés appelées Communautés Ecclésiales de Base (CEB) sont deve-
nues un moyen efficace de vivre la foi en groupe, dans la simplicité et la proxi-
mité. L’engagement de l’Église dans la société, par exemple à travers l’éduca-
tion, la santé ou l’aide aux plus pauvres, a aussi été renforcé. Les messages 
de Kibeho, centrés sur la paix, la conversion et la prière, ont trouvé un écho 
particulier dans un pays marqué par l’histoire douloureuse du génocide et la 
recherche de réconciliation.

Enfin, les messages transmis à Kibeho utilisaient des expressions et des 
concepts tirés de la culture rwandaise. En parlant avec des mots et des sym-
boles connus, Marie a rendu le message plus proche et plus compréhensible, 
tout en affirmant l’importance de Dieu dans la vie de chaque personne. Grâce  
à cette approche, Kibeho n’est pas seulement devenu un lieu de pèlerinage, 
mais aussi un symbole puissant d’une foi catholique enracinée dans la culture 
rwandaise. Ces apparitions ont montré qu’il est possible d’unir traditions loca-
les et foi chrétienne, pour construire une spiritualité plus vivante, plus incar-
née, et plus proche des réalités du peuple. 

5.3.4.1. Nyina wa Jambo (Mère du Verbe)

Dans le contexte des apparitions mariales de Kibeho, le terme Nyina wa Jam-
bo, qui signifie « Mère du Verbe », joue un rôle central pour exprimer la ma-
ternité divine de Marie. Le mot « Jambo » (Verbe ou Parole) est profondément 
évocateur, car il renvoie directement au Prologue de l’Évangile de Jean : « Au 
commencement était le Verbe, et le Verbe était avec Dieu, et le Verbe était 
Dieu » (Jn 1,1). Ainsi, Jésus est reconnu comme le Verbe éternel qui s’est fait 
chair pour le salut du monde.

Dans la culture rwandaise, accorder une telle importance à la maternité 
reflète une valeur fondamentale : la mère est considérée comme source de 
vie, protectrice et guide spirituel. En présentant Marie sous le titre Nyina wa 
Jambo, les apparitions de Kibeho ont su intégrer une sensibilité profondément 



CINQUIÈME CHAPITRE

– 252 –

enracinée dans le cœur du peuple rwandais : la maternité est perçue comme 
une bénédiction suprême et un signe de proximité divine. Cette expression 
contribue à rapprocher la foi catholique des croyances traditionnelles locales, 
en soulignant le rôle unique de Marie comme médiatrice entre Dieu et l’hu-
manité. Marie, en tant que Mère du Verbe, apparaît non seulement comme 
celle qui a donné naissance au Sauveur, mais aussi comme Mère spirituelle qui 
accompagne le peuple, attentive à ses souffrances et à ses aspirations. Ainsi, 
l’utilisation du terme Nyina wa Jambo dans les messages de Kibeho renforce la 
compréhension de l’incarnation et de la proximité de Dieu, tout en enracinant 
cette vérité dans la culture et la spiritualité rwandaises. Elle illustre de façon 
exemplaire comment l’incorporation des croyances traditionnelles dans les 
apparitions mariales peut devenir un outil puissant pour renforcer et appro-
fondir la foi catholique au Rwanda.

5.3.4.2. Umubyeyi w’Imana (Mère de Dieu)

Un autre terme pour la Vierge Marie, ce titre souligne son rôle unique dans 
le plan divin et sa relation particulière avec Dieu en tant que mère de Jésus-
Christ, vrai Dieu et vrai homme. L’expression, « maternité de Marie Theotokos 
et Christotokos est plus célèbre grâce au concile d’Éphèse, en 431. C’est un fait 
bien connu que la définition de la maternité divine par le concile d’Éphèse eut 
une influence considérable sur le développement de la théologie mariale et du 
culte liturgique rendu à la Vierge de Dieu. Ce culte, sans doute, avait déjà com-
mencé en certaines Églises, antérieurement aux attaques de Nestorius contre la 
Théotokos. Mais c’est à partir du concile d’Éphèse qu’il se généralise75.

La ferveur populaire avait pris l’habitude, depuis longtemps déjà, de la 
nommer theotokos (mère de Dieu). Comme le rappelle Saint Père dans son 
audience, « ce titre attribué officiellement à Marie au V siècle, plus exactement 
lors du Concile d’Ephèse de 431, mais qui s’était déjà affirmé dans la dévotion 
du peuple chrétien à partir du III siècle, dans le contexte des discussions en-
flammées de cette période sur la personne du Christ »76.

75	 Cf. M. Jugie, « La mort et l’Assomption de la Sainte Vierge dans la tradition des cinq 
premiers siècles », Revue des études byzantines, (Suite et fin.), no 143, 1926, p. 281.

76	 Cf. Benoit XVI, Audience générale, Libreria Editrice Vaticana, 02 janvier 2008,
	 https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/audiences/2008/documents/hf_ben-

xvi_aud_20080102.html, [29.12.2023].



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 253 –

Dans la liturgie, nous honorons Marie, la Mère toujours Vierge de Jésus-
Christ notre Seigneur et Dieu (Prière Eucharistique I); Marie, la Vierge Mère 
de Dieu (Prières II et III), et la Vierge Marie, la Mère de Dieu (Prière IV)77. 
L’insistance de l’Église sur ce titre -qui était déjà en usage dans certaines parties 
de l’Église dès le troisième siècle- de Mère de Dieu est compréhensible selon 
la Conférence Episcopale aux Etats Unis, car « aucune autre formule ne rend 
aussi évident le lien intime entre la dévotion à la Vierge Marie et la croyance 
en l’Incarnation »78.

Cependant, ce titre lui était refusé par un groupe d’évêques ayant à leur tête 
le patriarche Nestorius. Ce dernier suggérait plutôt d’utiliser le terme de chris-
totokos (mère du Christ), sous-entendant ainsi que la Vierge Marie était seule-
ment mère de l’homme Jésus. Nestorius introduisait de ce fait une dissociation 
entre la nature humaine et la nature divine du Christ. « Il refusait d’accorder le 
titre de (theotokos) « Mère de Dieu » à la Marie ». Le fait de refuser d’attribuer 
à Marie le titre de Mère de Dieu, cela implique qu’il refuse l’humanité de Jésus 
[Dieu]. Il se rallia à cette position et proposa qu’on remplace le terme theoto-
kos par celui de « christotokos » c’est-à-dire « Mère du Christ ». Car pour lui, 
Jésus n’est pas un homme mais plutôt Dieu sur terre, le verbe de Dieu. « Pour 
Nestorius, il y’a différence de nature entre celui qui a été engendré (Jésus) et 
celle qui a engendré (Marie), les Nestoriens insistaient sur la double nature, 
humaine et divine du Christ et voulaient distinguer, de manière très précise, 
ses propriétés divines et ses propriétés humaines la distinction allait parfois, 
jusqu’à la séparation79. En face de lui, Cyrille veut défendre l’unité du Christ et 
la croyance commune des chrétiens dans sa divinité. Stimulé par la querelle, 
Cyrille développe alors sa pensée : « Si nous confessons que Notre Seigneur 
Jésus-Christ est Dieu, nous devons aussi confesser que la Vierge Sainte qui 
l’a enfanté est Mère de Dieu, theotokos, (Mère de Dieu). Pour Cyrille, dans le 
Christ, Dieu et l’homme sont indissolublement liés. Telle est la foi dans l’In-
carnation »80.

Par l’affirmation du terme theotokos, le concile d’Éphèse apporta des pré-
cisions importantes en mariologie et en christologie, qui sont intimement 

77	 Cf. National Conference of Catholic Bishops, Behold your Mother Woman of Faith,  
A Pastoral Letter on the Blessed Virgin Mary, United States of America, 1973. p. 23.

78	 Cf. Ibid.
79	 Cf. O.O. Ndorma, Christologie dans la tradition de l’Eglise : Le sens du Concile d’Ephè-

se, Institut OEcuménique , Almowafaqa Rabat au Maroc, 2019, p. 6.
80	 Cf. National Conference of Catholic Bishops, 1973, op. cit., p. 24.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 254 –

liées81. L’Église confirma et précisa la doctrine de l’union des deux natures du 
Christ, sont donc “unies sans confusion” en lui, à la fois homme et dieu, union 
qui est fondée sur le mystère de l’Incarnation, mystère de Dieu qui a pris chair 
ce qui permet d’appeler Marie « Mère de Dieu » ou theotokos. Non pas mère 
de la divinité du Christ, mais mère de Dieu selon l’humanité. Dans son livre 
The Imitation of Mary, Thomas à Kempis a répété cette affirmation en disant 
que : « Marie est vraiment Theotokos, Mère de Dieu et en même temps Chris-
totokos, Mère du Sauveur, car en Jésus la divinité et l’humanité sont substan-
tiellement unies »82. Marie est devenue en toute vérité Mère de Dieu par la 
conception humaine du Fils de Dieu dans son sein : Mère de Dieu, non parce 
que le Verbe de Dieu a tiré d’elle sa nature divine, mais parce que c’est d’elle 
qu’il tient le corps sacré doté d’une âme rationnelle, uni auquel en sa personne 
le Verbe est dit naître selon la chair”83. Jean, évêque d’Antioche, propose en 433 
une formule de réconciliation : des deux natures, l’union s’est faite... et à cause 
de cette union, nous confessons que la Sainte Vierge est theotokos, parce que 
le Verbe de Dieu s’est fait chair et s’est fait homme. Les conciles oecuméniques 
ultérieurs, tels que Chalcédoine, 451, et II Constantinople, 553, ont rendu le 
sens de « Mère de Dieu » encore plus précis84.

Ces conclusions du concile d’Éphèse montrent que l’Église catholique, dès 
les premières années de son existence, ouvrit la voie à une véritable dévotion 
mariale, qui par la suite permit un développement dogmatique considérable, 
jusqu’au titre de Mère de l’Église comme l’a confirmée Margaret R. Bunson :  
« Marie n’est pas seulement la Mère de Dieu, elle est aussi la Mère de l’Église »85. 
	 Le peuple de Dieu à travers les âges surtout après ce Concile, a manifesté 
sa vénération et son amour en vers la Mère de Dieu. Ils l’ont invoquée dans la 
prière et ils l’ont imitée. C’est en proclamant ce dogme du « theotokos », Mère 
de Dieu que s’ouvre la voie à une véritable dévotion mariale. Toutes ces ma-
nières de louer Marie nous rapprochent du Christ. Comme l’avait décalée la 
conférence Episcopale aux Etats Unis : « Lorsque Marie est honorée, son Fils 
est dûment reconnu, aimé et glorifié, et ses commandements sont observés. 
Vénérer correctement Marie signifie reconnaître son Fils, car elle est la Mère 

81	 Cf. https://fr.aleteia.org/2020/06/21/il-y-a-1600-ans-le-concile-dephese, [13.09.2023].
82	 Cf. T. À Kempis, The Imitation of Mary, United States of America, 1948, p. 13.
83	 Cf. CEC, no 466.
84	 Cf. T. À Kempis, 1948, op. cit., p. 13.
85	 Cf. M.R. Bunson, John Paul II’s Book of Mary, aux Etats Unis d’Amerique, 1996, [pas 

de nombre de page].



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 255 –

de Dieu. L’aimer signifie aimer Jésus, car elle est toujours la Mère de Jésus. 
Prier Notre-Dame ne signifie pas la substituer au Christ, mais glorifier le Fils 
qui veut que nous ayons une confiance aimante en ses saints, en particulier 
en sa Mère. Imiter la Vierge fidèle signifie garder les commandements de son 
Fils »86. Le grand tournant de la théologie mariale est le Concile d’Ephèse, en 
431, qui reconnaît la maternité divine de Marie. A partir de là, la théologie 
s’infléchit de plus en plus de la royauté de Marie à sa maternité. « Nyina wa 
Jambo » (Mère du Verbe) : Dans la mentalité rwandaise, par le mot « Nyina »  
(sa Mère), l’apparition souligne une grâce de bonheur et de vie. Par le mot  
« Verbe » (La Parole), elle désigne Jésus, vrai Dieu vrai homme, deuxième 
personne de la Trinité. Il se peut aussi que par cette désignation, Marie veuille 
rappeler l’identité rationnelle du Dieu vivant. « Umubyeyi w’Imana » (Mère de 
Dieu) : Ici, le mot « Umubyeyi » peut désigner la mère qui a donné naissance 
ou toute femme ayant rendu un grand service à l’enfant en l’allaitant ou en 
l’éduquant. Le mot Imana signifie Dieu avec l’idée de se montrer favorable, 
miséricordieux87. « Nyina wa Jambo » (Mère du Verbe) et « Umubyeyi w’Ima-
na » (Mère de Dieu), sont deux appellations équivalentes, comme l’apparition  
l’a elle-même indiqué88.

Le titre de « Nyina wa Jambo » (Mère du Verbe) n’était pas usage courant 
dans le langage religieux au Rwanda. À Kibeho, la plus part ignoraient cette 
expression, de même la voyante Alphonsine elle-même. Ce titre a des inciden-
ces dans la culture rwandaise qui nous permettent d’en saisir, de façon incul-
turée, la profondeur. Il faut rappeler qu’au Rwanda, le concept de « mère » dit 
quelque chose de beaucoup plus riche que le simple fait d’accoucher. Quand la 
Sainte Vierge a utilisé le terme de nyina, mère, les voyantes l’ont compris dans 
le sens de umubyeyi wa Jambo. Mère du Verbe. Le vocable « mère » nyina ou 
umubyeyi en langue rwandaise, traduit en français par « mère (du verbe) » 
est théologiquement juste mais laisse entendre une autre nuance relevant du 
génie de la lamgue rwandaise : le mot umubyeyi a un contenu sémantique plus 
élargi89.

En étudiant la sémantique locale des formules « Nyina wa Jambo » (Mère 
du Verbe) et « Umubyeyi w’Imana » (Mère de Dieu), Jakacki explique que l’ex-

86	 Cf. National Conference of Catholic Bishops, 1973, op. cit., p. 31.
87	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., pp. 126-139.
88	 Cf. A. Misago A., 2001, op. cit., p. 15.
89	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 234.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 256 –

pression nyina en kinyarwanda est une des appellations du mot mère. C’est un 
terme appartenant à la famille de mots décrivant la mosïque de la termino-
logie de parenté, très difficile et compliquée pour les Européens. On devrait 
traduire ce mot précisément par : sa mère, parce que cette forme est rattachée 
à la troisième personne du singulier, à laquelle se réfère le mot. Par exem-
ple, pour exprimer le contenu du mot ma mère on utilise le mot mama, par 
contre, ta mère se dit nyoko. Ce mot est utilisé tant pour indiquer la femme qui  
a donné naissance à son enfant « nyina w’umubiri »: sa mère , [selon] le corps), 
que pour toute personne de sexe féminin ayant rendu un grand service à un 
enfant en l’allait ou en l’éduquant (par exemple : « uyu mugore ni nyina w’uyu 
mwana. Ni we wamuhaye ibere nyina amaze gupfa aramurera » : cette femme 
est la mère de cet enfant. Elle l’a nourri [lui a donné le sein ] après la mort de 
sa mère, elle l’a élevé)90.

Le terme umubyeyi dépasse en effet la maternité physique que signifie le 
mot mère. La notion d’ « umubyeyi» s’étend à toute personne qui incarne une 
certaine paternité ou maternité dans le sens de bienveillance, de bonté, de ten-
dresse et de responsabilité dans la vie de quelqu’un. Lorsqu’on dit en langue 
rwandaise que tel a été pour moi umubyeyi, cela ne veut pas dire qu’il a été un 
père ou une mère nécessairement dans le sens de génération physique, mais 
qu’il a joué le rôle d’un père ou d’une mère, c’est-à-dire qu’il a fait ce que seuls 
les parents peuvent faire pour leurs enfants. C’est donc dans ce sens élargi que 
les voyantes de Kibeho préféraient le mot umubyeyi ou mama en parlant de la 
Mère du Verbe91.

Pour Jakacki, le terme umubyeyi signifie autant père que mère. C’est un 
mot typique appartenant au premier groupe grammatiacale des substantifs.  
Il faut noter qu’il est également utilisé pour déterminer la signification : parent, 
et c’est avec ce terme qu’on désigne la femme qui donne naissance et qui nour-
rit. Elle est donc génitrice. Cet aspet montre peut-être la conception ancestrale 
du bonheur dans la philosophie des Rwandais en ce qui concerne “le projet  
de vie” et qui s’exprime dans le proverbe local : « Ukwibyara gutera ababyeyi 
ineza » (Se reproduire en ses enfants réjouit les parents) et leur donne une 
immortalité dans leur descendance. Un autre dit la même chose sous le titre :  
« Nta kamara ishavu nko kubyara » (rien ne console autant que d’engendre).

90	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., p. 126.
91	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., pp. 233-234.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 257 –

Dans son deuxième titre, soulignant sa propre maternité, Marie indique 
peut-être le bonheur personnel et la grande bénédiction qui l’accompagne,  
et qui s’exprime dans le fait que son immortalité est contenue dans son Fils, 
qu’Elle a personnellement appelé d’abord Jambo (Verbe), ensuite Imana 
(Dieu)92. De façon particulière, le concept couvre le rôle d’éducatrice des en-
fants. Dans ses travaux sur le rôle de la femme dans la société africaine, Tshibi-
londi examine le destin d’une mère dans le continent africain :

Dans la microsociété qu’est la famille (au sens large du terme), l’éducation 
se fait d’après le sexe et le groupe d’âge. Les parents ont chacun un rôle 
spécifique. Mais dès l’enfance, le rôle de la mère est essentiel. Elle s’occupe 
de l’enfant au moment de la naissance. Première éducatrice, elle marque 
de son empreinte le processus de développement de la personnalité de 
l’enfant d’autant plus que, dans la plupart des cas, l’enfant, jusqu’à l’âge  
de la scolarité, reste près de sa mère qui lui ouvre les yeux aux prodiges  
de la vie93.

Sinayobye soutient que le titre « Mère du Verbe » s’adapte donc parfaite-
ment à la culture africaine à laquelle appartient le Rwanda. Par la notion de 
mère, nyina, on évoque aussi la source de la vie : la mère est toujours com-
prise comme celle qui donne la vie et la protège. Elle est mère, par rapport 
à la génération ; c’est d’elle que vient la vie et c’est elle qui la protège et qui la 
développe94. Tshibilondi ajouta que une mère africaine est celle qui transmet 
la vie. Le prestige d’une épouse se mesure au nombre d’enfants, et particu-
lièrement au nombre de fils, qu’elle donne au lignage et cela, surtout dans le 
système patrilinéaire. La fonction de la maternité est celle qui lui est la plus 
appréciée et sur laquelle aucune tentative de dévalorisation n’est encore menée 
jusqu’à présent95. La compréhension inculturée de concept de « Mère du Verbe 
» embrasse donc non seulement la maternité divine vis-à-vis du Verbe et des 
disciples du Christ, mais touche aussi une relation d’intimité avec ses enfants :  
présence, secours, sensibilité, protection, tendresse, autant de qualités que la 
culture rwandaise reconnaît à la notion d’umubyeyi.

92	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., pp. 126-127.
93	 Cf. A. Tshibilondi Ngoyi, Rôle de la femme dans la société et dans l’Église : pour une 

justice et une réconciliation durables en Afrique, Revue Théologiques, Vol 23, no 2, 
Montréal 2015, pp. 204.

94	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., pp. 234-235.
95	 Cf. Tshibilondi Ngoyi, 2015, op. cit., p. 204.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 258 –

Avec les deux termes rwandais, titres cités par Marie à Kibeho, « Ndi Nyi-
na wa Jambo » : Je suis la Mère du Verbe et son synonyme « Ndi Umubyeyi 
w’Imana » : Je suis la Mère de Dieu) il convient de souligner qu’ils confirment 
et rappellent l’identité personnelle et rationnelle de Dieu, parfois oubliée dans 
l’histoire de l’humanité, et encore même parfois oubliée aujourd’hui. Marie est 
la Mère du Verbe- Elle est sa Mère selon le corps. Mais Elle peut également être 
la Mère de chaque personne par l’accord, l’assentiment à sa protection, l’accep-
tation de sa Maternité, capable de remplacer la maternité de chaque mère ter-
restre, qui elle peut mourir. Elle est la Mère du Verbe, dans lequel la Tradition 
de l’Eglise a toujours vu, dès ses débuts, son Fils, et en même temps, Elle est 
Mère de Dieu, confirmant ainsi, après de nombreuses siècles le dogme de la 
divinité de Jésus et le dogme de la Mère de Dieu (theotokos)96. 

5.3.4.3. Jambo (le Verbe) 

Le concept de Verbe (Jambo en langue rwandaise) « Verbe », constitue pour 
les Rwandais une pierre d’attente pour une compréhension théologique du 
Logos. Un peuple dont la vie sociale est tissée autour de l’ijambo comprend, 
sans beaucoup de détours, que la « Mère du Verbe » qui apparaît à Kibeho 
en se définissant ainsi, est au service de la Parole par excellence, son Fils, Pa-
role éternelle du Père […] La communauté ecclésiale rwandaise est conviée  
à croire que « celle qui lui parle est la Mère du Verbe et qu’elle vient lui ensei-
gner la Parole de Dieu »97.

Le mot « Jambo » c’est un nom propre qui est dérivé du nom commun  
« ijambo » (une parole). Il appartient à la cinquième classe grammaticale des 
substantifs, dans laquelle nous pouvons distinguer le préfixe i- et le thème 
-jambo. S’il s’agit de l’expression ijambo signifie parole, cette phrase serait pro-
noncée clairement avec l’augment i-, et écrit de la manière suivante : « Nyina 
w’ijambo » (Mère de la parole). En kinyarwanda, quand un mot est prononcé 
en éliminant l’augment et que, dans la pratique, il est écrit avec une majuscule, 
cela indique qu’il s’agit du nom, prénom ou titre d’une personne. Un nom 
commun peut perdre l’augment et donner un nom propre98. Par exemple, le 
mot umugabo, qui signifie homme, écrit sans augment et avec majuscule, c’est-

96	 Cf. A. Jakack, 2013, op. cit., p. 129.
97	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 235.
98	 Cf. REB, 2020, op. cit., p. 67.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 259 –

à-dire Mugabo, devient le nom propre d’une personne. Le fait que Marie elle-
même a prononcée : « ndi Nyina wa Jambo » (Mère du Verbe) au lieu de dire :  
« ndi Nyina w’ijambo » (Mère d’une parole) cela nous confirme que « Jambo » 
est un nom propre, parce qu’il est écrit avec une lettre majuscule. Dans les pro-
pres écrits (diaires) des voyantes, ce mot est écrit en majuscules. Même dans 
la déclaration de l’évêque local, ce mot est écrit en majuscules99. La déclaration 
de Marie « Ndi Nyina wa Jambo » concernait la personne nommée par Elle 
Verbe, et pas n’importe quel verbe humain ordinaire.

Parmi les pierres d’attente du christianisme que l’on retrouve dans la culture 
rwandaise, le mot « ijambo » (parole) marque une distinction, non seulement 
en jouant le rôle d’accueil du message de Nyina wa Jambo mais aussi grâce  
à son rôle de caractérisation des Rwandais. La vie sociale rwandaise est ryth-
mée par l’ijambo (parole). La plupart de leurs moments de grande importance 
[cérémonies familiales, fêtes) sont dynamisés par des paroles.

Dans la culture rwandaise, la “parole” tient une grande importance, surtout 
quand elle sort de la bouche d’un chef ou d’un ancien qui exhorte ou donne des 
conseils. Ainsi au Rwanda, la parole est très respectée100. Elle occupe une place 
centrale dans la vie sociale, culturelle et religieuse des Rwandais. Lors de la 
cérémonie de « kwita umwana izina » (donner le nom à un nouveau né) est un 
moment fondamental. Cette cérémonie incarne les valeurs culturelles, les es-
poirs et les aspirations pour l’avenir de l’enfant. Le choix du nom et les discours 
qui l’accompagnent sont chargés de significations profondes. Les noms ne sont 
pas de simples étiquettes mais véhiculent des souhaits, des espoirs et des si-
gnifications culturelles qui relient l’enfant à ses ancêtres et à la communauté, 
affirmant ainsi son identité culturelle dès ses premiers moments. Les discours 
prononcés lors de cette cérémonie sont imprégnés de significations profondes, 
souvent chargés de bénédictions et de souhaits pour que l’enfant mène une 
vie prospère. Dès l’enfance, on donnait la parole aux enfants pour les aider 
à vivre en harmonie avec les autres101. À l’âge adulte, en particulier pour les 
jeunes garçons, le « icyivugo » ou parole de bravoure joue un rôle crucial. Cette 
tradition implique que les individus, souvent lors de cérémonies publiques ou 
de rites de passage, expriment un idéal ou une devise qui reflète leurs valeurs, 
leurs aspirations ou leurs réalisations. Cette parole de bravoure sert de guide 
et d’inspiration tout au long de leur vie, en affirmant leur identité personnelle 

99	 Cf. A. Misago, 2001, op. cit., p. 15.
100	 Cf .A. Mumureke, 2022, op. cit., p. 58.
101	 Cf. Ibid.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 260 –

et en contribuant à leur statut social et culturel dans la communauté. C’est une 
manière pour les jeunes garçons de se positionner et de se valoriser dans le 
cadre des attentes culturelles. Rappelons que ces formations pour enseigner 
l’ibyivugo (parole de bravoure) ou d’autres types d’apprentissage aux garçons, 
notamment la science de bien parler en public, étaient dispensées dans l’école 
traditionnelle appelée « Itorero » ou à la maison. Lors des rites funéraires et 
dans les moments qui suivent la mort, la parole jouent un rôle crucial dans le 
processus de deuil. Les « kuraga » (derniers voeux et recommandations à la 
progéniture) ou « umurage » ( parole-testament) permettent aux proches de 
transmettre des messages de sagesse, de conseils et de réconfort aux membres 
de la famille du défunt. La parole qui est prononcée à ce moment, est l’oc-
casion pour les parents de transmettre des conseils, des bénédictions et des 
instructions finales. Cette parole est chargée d’émotion et de sagesse, servant 
à guider les survivants dans leur vie future et à renforcer les liens familiaux et 
communautaires. Elle assure la continuité des valeurs familiales et culturelles 
à travers les générations. Dans ces trois moments clés de la vie, la parole ne se 
limite pas à la communication ordinaire. Elle incarne des valeurs culturelles 
profondes, transmet des traditions et participe activement à la structuration 
de l’identité personnelle et collective. La parole rythme ainsi la vie sociale des 
Rwandais en marquant des transitions importantes et en renforçant les liens 
entre les individus et leur communauté.

Au Rwanda, la parole joue un rôle central dans la structuration des évé-
nements sociaux, enrichissant ainsi les interactions culturelles et communau-
taires. Les cérémonies de mariage, connues sous le nom d’ « imisango », sont 
des événements majeurs où la parole et le discours jouent un rôle crucial. Les 
discours prononcés lors de ces cérémonies incluent souvent des bénédictions, 
des conseils et des souhaits pour le couple. Ils permettent de célébrer l’union 
des partenaires, de renforcer les liens entre les familles et d’affirmer les valeurs 
culturelles et familiales. Les échanges verbaux, souvent empreints de solennité 
et de joie, marquent la transition des individus vers un nouveau chapitre de 
leur vie. « Ibitaramo » (les veillées culturelles), sont des occasions où la pa-
role est également centrale. Elles se caractérisent par « ibisigo » (des poèmes),  
« ubuse » (des blagues), « ibisakuzo » (des devinettes), « indirimbo n’imbyino 
» (des chansons et danses). Ces éléments intègrent des récits oraux, des for-
mes d’humour et des jeux verbaux qui sont essentiels pour le divertissement, 
la transmission des traditions et le renforcement des liens sociaux. Les poè-
mes et les devinettes, en particulier, servent à transmettre des leçons morales,  



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 261 –

à préserver l’histoire et à célébrer les talents oratoires au sein de la communau-
té. Lors de réunions programmées ou improvisées, la prise de parole est essen-
tielle même si tout le monde sait pourquoi on s’est rencontré, d’où le proverbe 
rwandais « Nta nzoga itagira ijambo » (il n’y a pas de bière sans parole) . Lors 
des discussions, des débats, le partage d’informations ou lors de la résolution 
de problèmes, le discours est essentiel pour la prise de décisions, La parole 
permet de formaliser les échanges, de structurer les débats et d’assurer une 
communication efficace entre les participants. La parole ponctue de manière 
significative les faits sociaux au Rwanda en structurant les cérémonies, les réu-
nions et les événements culturels. Elle jouent un rôle clé dans la communica-
tion des valeurs, des traditions et des émotions, tout en facilitant la cohésion 
sociale et le partage culturel.

Pour apprécier le dialogue ou la communication entre les gens, les Rwan-
dais disent «Ntabisangirwa nk’amagambo » (rien de plus commun que les pa-
roles). Pour prêter attention à la parole de sagesse d’un vieux/un ancient ou 
du chef de famille, dites : « Irya mukuru riturwa ishashi » (la parole du vieux 
mérite l’offrande majeur), ou encore « Irya mukuru riratinda ariko ntirihera »,  
( la parole du grand tarde mais arrive quand même ). Dans la mentalité rwan-
daise, le leader est considéré comme celui qui possède tout le pouvoir, no-
tamment toutes les richesses. C’est ainsi qu’ils disent : « ufite ifaranga ntabura 
igifaransa » (celui qui a de l’argent ne manque pas de parole). Dans leur menta-
lité, les Rwandais, sous une soumission presque aveugle, croient aveuglément 
à la parole de l’autorité : « Umwera uturutse i bukuru bucya wakwiriye hose »,  
(l’habitude qui vient de chez le grand se répand vite chez les sujets). Ou  
« ururimi rutegeka ntirurwara amabavu » ( la langue qui commande ne souffre 
pas d’ampoules) pour montrer que la parole de l’autorité est communément 
acceptée comme une vérité dogmatique. Le pauvre ou le petit n’a aucun droit 
à la parole : « uwambaye injamba ntagira ijambo » (celui qui porte des haillons 
n’a pas droit à la parole) ou « ijambo ry’umworo riherera muri henga mvuge »,  
( la parole du pauvre reste dans « laisse-moi parler »).

En disant, « Je suis la Mère du Verbe », nous explique Mumureke, “c’est 
comme si Mère du Verbe s’adressait plus spécifiquement aux Rwandais, car la 
parole y revêt une grande importance. C’est comme si Elle leur disait : « Cette 
parole que vous respectez dans votre culture, cette parole qui guide et oriente 
votre vie parce que vous l’avez gardée, je viens vous rappeler qu’il y a l’autre 
parole, la Parole de Dieu, votre Créateur qui s’est fait Homme pour demeurer 
avec vous : « Et le Verbe s’est fait chair et il a habité parmi nous » (Jn 1, 14).  



CINQUIÈME CHAPITRE

– 262 –

Ce Verbe, cette Parole, s’est fait chair en mon sein par l’Esprit Saint. Je suis la 
Mère de ce Verbe, Parole de Dieu, par qui tout a été créé (Jn 1, 1). Si la parole 
des hommes régit votre vie parce que vous l’avez fidèlement gardée, pourquoi 
ne pas accueillir ce Verbe, cette Parole, qui dit : « Je suis le Chemin, la Vérité et 
la Vie. Nul ne vient au Père sinon par moi » (Jn 14, 6). […] Si vous vous laissez 
guider par cette Parole, vous vivez dans la vérité102.

5.3.4.4. Imana (Dieu)

Le mot Imana signifie Dieu, et appartient à la neuvième classe grammatica-
le des substantifs, et provient étymologiquement du verbe kumana, -nye : se 
montrer favorable, misércordieux. Les Rwandais comprennent Dieu comme 
un être personnel et unique, chez qui on peut aller chercher de l’aide. Avec 
ce mot, il conçoivent une force surnaturelle, qui régit le destin du monde et 
des personnes, qui est cause de vie et de prospérité. Il est toujours proche de 
l’homme, car il est partout et sculpte les secrets des coeurs. Cette proximité 
exprime également d’autres racines emmanuelliennes du mot Imana, à savoir, 
se référant au verbe : kubana être avec, habiter avec, vivre ebsemble et signifie 
“celui qui habite avec nous”103. Le Rwandais a toujours été profondément mo-
nothéiste. La croyance traditionnelle des rwandais était soumise à l’adoration 
d’un Dieu unique nommé «Imana». Ce Dieu «Imana», traditionnellement prié 
par les Rwandais, était considéré comme le Créateur, Tout Puissant, Omni-
potent et Protecteur de la vie sur la terre. Les Rwandais se cinsidêrent com-
me particulièrement choisis par Lui. Leur proverbe affirme : « Imana yirirwa 
ahandi igataha i Rwanda » (Dieu passe la journée ailleurs, et le soir Il revient 
au Rwanda, interprétant ainsi qu’Il est la Providence de tous les peuples du 
monde, mais surtout du Rwanda, son pays préféré. Il venait donc passer la nuit 
au Rwanda pour protéger les Rwandais contre les embûches de l’ennemi.

Les apparitions de Kibeho ajoutent à la conception rwandaise d’un Dieu 
favorable et miséricordieux pour les hommes et motif de la maternité de Marie 
offerte par Lui au monde. Dieu en tant que Verbe a une Mère, qu’Il envoie afin 
qu’Elle apparaisse à ce peuple dans un temps particulier pour lui – le kairos 
du Rwanda. Une telle intervention à un moment crucial de l’histoire de cette 
nation, révèle le temps dans lequel, ce qui est éternel ordonne et transforme 

102	 Cf. Ibid., p. 59.
103	 Cf. A. Jakack, 2013, op. cit., pp. 128-129.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 263 –

ce qui est temporel. Cette intervention a un caractère décisif pour ce peuple, 
c’est l’entrée d’une nouvelle théonomie, c’est-à-dire l’unité de la religion et de 
la culture sur le fondement profané et dépourvu d’un contenu de tradition 
autonome, éloignée du dessein de Salut de Dieu. Ce temps révèle de manière 
particulière l’aspect éternel de la Bonne Nouvelle, dégageant l’espoir en l’ave-
nir. Dans cette période exceptionnelle de l’histoire de cette nation, ni plus tôt 
ni plus tard, mais justement dans les moments de danger exceptionnel, la Mère 
accompagne ce peuple dans sa maturation vers la liberté d’enfants de Dieu  
et de ses enfants104.

Les Rwandais étaient forts confiants d’être protégés par Imana. Le Dieu 
«Imana» était au coeur de la vie quotidienne de chaque homme et de chaque 
femme. Cela s’explique par les anthroponymes théophores,(c’est-à-dire des 
noms des personnes dans la composition desquels se trouve le nom «Imana» et 
ses prédicats opératifs) répandus au Rwanda de l’époque et d’aujourd’hui. Voici 
quelques exemples des noms théophores: Abimanikunda (aux amis d’Imana 
rien ne manque, Imana est la source de tous biens), Ahiboneye (Il accorde ses 
bienfaits quand il veut, Imana est libre dans la distribution de ses bienfaits), 
Bizimana (Pour Imana il n’y a pas des mystères), Habarugira (Imana est la pro-
vidence de tout), Habimana (C’est Imana qui conduit les événements à bonne 
fin), Kamana (Cet enfant est un cadeau d’Imana). Selon eux, Imana était un 
Dieu miséricordieux, qui exauce la prière de ceux qui l’invoquent, surtout 
quand ils sont dans des situations difficiles105.

Les Rwandais savaient que Dieu n’a ni commencement ni fin, contraire-
ment aux temps ordinaires où les choses commencent à exister et l’autre se ter-
mine: « Shyerezo, Iyakare, Iyambere, Maniraho, Habiyakare, Habiyambere ». Les 
Rwandais savaient que Dieu est l’Être Suprême et que c’est celui qui a tout créé: 
le Dieu créateur « Niyonkuru, Irabaruta, Muremyi, Rurema, Habarurema ».  
Les Rwandais savaient que Dieu est celui qui possède tout et que personne 
ne partage Sa nature: est celui qui donne tout, le Dieu source de prospérité  
« Rugaba, Niyigaba, Niyitanga, Habarugaba, Niyobyose ». Les Rwandais sa-
vaient que Dieu sait tout et ne ment pas : « Bizimana, Niyibizi, Ntihinyurwa, 
Niyokuri ». Les Rwandais savaient que Dieu est Tout Puissant, qu’il peut tout 
faire, ou que rien ne peut échouer « Rugabo, Ntitsindwa, Ntacyinanirimana ». 

104	 Cf. Ibid., pp. 129-130.
105	 Cf. P. Habimana, L’Eschatologie comme point Culminant de la Religion Traditionnelle 

au Rwanda, UKSW Warszawa, Studia Pelplińskie. T. 49 (2016), p. 89.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 264 –

Les Rwandais devraient l’honneur à Dieu. Pour eux, le Tout Puissant mérite 
l’honneur et la gloire « Niyocyubahiro, Tuyisenge, Niyogushimwa ».

Depuis sa création, le Rwanda a eu une riche culture orale. Une grande 
partie de cette culture est constituée de proverbes, la sagesse proverbiale. Il 
existe des proverbes célèbres qui servent à inculquer les valeurs rwandaises 
fondamentales à chaque génération. Tous ces proverbes se rapportent aux as-
pects religieux, sociaux, moraux et politiques. C’est ainsi que la croyance en 
Dieu se manifestait aussi dans ces proverbes rwandais. Les Rwandais consi-
déraient Dieu comme l’organisateur du cosmos, tout-puissant, universel. Les 
Rwandais se considèrent comme particulièrement choisis par Dieu. Ce Dieu, 
pensaient-ils, aimait particulièrement le Rwanda. Il est la Providence de tous 
les peuples du monde, mais surtout du Rwanda, son pays préféré. Même s’il 
passe ses journées ailleurs, Dieu rentrait toujours le soir au Rwanda pour dor-
mir : « Imana yirirwa ahandi igataha i Rwanda ». C’était un Dieu bienveillant 
envers l’homme sans exiger quelque chose en échange. Quand il vous donne, 
vous ne traitez pas avec lui, si vous le faites, il vous coûtera très cher « Imana 
iraguha ntimugura, iyo muguze iraguhenda ». Les Rwandais savaient que leur 
Dieu est bon et miséricordieux, et prend soin des plus faibles. « Imana irebe-
rera imbwa ntihumbya » (le Dieu qui veille sur le plus faible ne regarde jamais 
de côté). Cela exprime l’idée que, même si quelqu’un semble négligé ou sans 
importance aux yeux des autres, Dieu ne l’oublie pas et continue de le protéger 
attentivement. C’est un message de réconfort et d’espoir, souvent utilisé pour 
rappeler que personne n’est jamais totalement abandonné. (NB : Dans ce pro-
verbe, le chien symbolise le plus faible).

Les Rwandais savaient que Dieu s’occupe de tout et qu’il est meilleur que 
toute force : « Agati gateretswe n’Imana ntigahungabanywa n’umuyaga ». (Un 
arbre planté par Dieu ne sera pas ébranlé par le vent). Celui qui est protégé 
par Dieu, ne peut pas être ébranlé par n’importe quoi. Les Rwandais savent 
que Dieu soutient les actions des gens : « Imana ifasha uwifashije », « Abagiye 
inama, Imana irabasanga». Les Rwandais empêchent celui que Dieu a aidé de 
se mettre ci-dessus: Celui qui bénéficie de la chance ou de la faveur divine peut 
croire à tort que son succès est dû uniquement à son propre effort. « Uwo Ima-
na ihaye irobe, agira ngo arusha abandi guhinga » (Celui à qui Dieu a donné un 
bon terrain pense qu’il est meilleur cultivateur que les autres. Ce proverbe met 
en garde contre l’arrogance et le manque de reconnaissance envers la chance 
ou les bénédictions que l’on reçoit. Il nous rappelle que le succès ne dépend pas 
uniquement de nos efforts personnels, mais aussi de facteurs externes comme 



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 265 –

la chance, la providence ou l’aide d’autrui. L’autre proverbe rwandais dit que : 
celui qui bénéficie de la faveur ou de la protection de Dieu peut croire à tort 
que cette faveur lui vient des hommes ou de sa propre famille. « Ukwerewe 
n’Imana, agira ngo yakwerewe na se » (Celui qui a été adopté par Dieu, il dit 
qu’il a été adopté par son père). Ce proverbe souligne l’idée que la protection 
ou la chance que l’on a peut provenir d’une source supérieure, et non seule-
ment de son entourage ou de ses propres actions. Il invite à reconnaître que 
certaines bénédictions viennent de Dieu plutôt que de compter uniquement 
sur les relations humaines ou sur ses proches.

Lorsque Marie, lors des apparitions à Kibeho, dit qu’Elle est Mère, et cite 
ensuite le nom/prénom de son Fils :Verbe et Dieu, Elle indique probablement 
deux lignes de pensées se confondant. Elle souligne d’abord sa Maternité qui, 
dans la culture rwandaise, est déjà en soi une grâce de bonheur et de vie.  
Ensuite, en tant que Mère, Elle montre le Fruit de sa Maternité, et le nomme 
Verbe, c’est-à-dire la deuxième Personne de la Sainte Trinité Jésus – le Sauveur, 
qui est à la fois Dieu miséricordieux et favorable au peuple – Source de toute 
vie. Nous pouvons considérer ces vérités comme complémentaires, comme 
le rappel et le message d’une Mère inquiète pour la vie de ses enfants. Elle 
encourage à accueillir le Christ – l’unique et vrai Sauveur, qui a le pouvoir de 
protéger l’humanité contre la mort, Celui en qui on peut, sans crainte, confier 
l’espoir de l’avenir- la source de l’existence de toute éternité, c’est-à-dire une 
grâce de bonheur et de vie désirée par les Rwandais. Le message de la Mère du 
Verbe est adressé au monde entier, à partir du Rwanda, pays dont les habitants 
se considèrent comme particulièrement aimés de Dieu et que Marie elle-mê-
me a choisi de visiter, afin de soutenir providentiellement son peuple dans un 
moment critique de son histoire, donnant ainsi à comprendre qu’Elle tient de 
manière identique à tous les gens dont Elle est Mère106. 

La Complémentarité Théologique entre les Titres « Nyina wa Jambo  » 
(Mère du Verbe) et « Umubyeyi wImana » ( Mère de Dieu ). Le titre « Mère de 
Dieu » (Theotokos) a été solennellement proclamé par le Concile d’Éphèse en 
431, pour affirmer que Marie est véritablement la mère de Jésus-Christ, vrai 
Dieu et vrai homme. Ce titre protège la vérité de l’Incarnation, en affirmant 
que celui qui est né de Marie n’est pas un simple homme uni ensuite à Dieu, 
mais le Fils éternel de Dieu fait chair. Ainsi, Theotokos défend la divinité du 
Christ et l’unité de sa personne. 

106	 Cf. A. Jakacki, 2013, op. cit., p. 130.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 266 –

À Kibeho, Marie s’est présentée sous un titre à la fois biblique et complé-
mentaire : « Nyina wa Jambo » — « Mère du Verbe ». Le mot « Jambo » (Verbe / 
Logos) renvoie ici au Verbe éternel de Dieu, tel que proclamé dans le prologue 
de l’Évangile selon saint Jean : « Au commencement était le Verbe, et le Verbe 
était auprès de Dieu, et le Verbe était Dieu... Et le Verbe s’est fait chair, et il a ha-
bité parmi nous. » (Jn 1,1.14). Ainsi, le titre « Mère du Verbe » met en lumière 
la relation de Marie avec Jésus en tant que Verbe éternel du Père, et souligne 
le mystère de l’Incarnation comme une réalité vivante et actuelle. Par ce titre, 
Marie est reconnue comme celle qui rend le Verbe présent et vivant, invitant 
les croyants à écouter, accueillir et vivre la Parole de Dieu.

Ces deux titres sont donc théologiquement complémentaires : « Mère de 
Dieu » met l’accent sur qui est Jésus — le Fils divin, vrai Dieu et vrai homme.  
« Mère du Verbe » met l’accent sur ce que Jésus fait — Il est le Verbe qui révèle 
le Père, et Marie participe à cette révélation en conduisant les fidèles vers la vé-
rité de l’Évangile. Dans le contexte de Kibeho, le titre « Mère du Verbe » prend 
une dimension prophétique : il appelle à écouter la Parole de Dieu, à se conver-
tir, et à vivre dans l’amour et l’unité. Il approfondit ainsi le sens de Theotokos 
en étendant la mission maternelle de Marie, du mystère de l’Incarnation à la 
transformation continuelle des cœurs par le Verbe qu’elle a donné au monde.

5.3.4.5. Urukundo ( Amour)

Le terme Urukundo, qui signifie amour, ne se réfère pas directement à Dieu, 
mais il exprime pourtant son essence la plus profonde. En effet, « Urukundo » 
rappelle la vérité biblique fondamentale : Dieu est amour (1 Jn 4, 8). À travers 
ce mot, les fidèles sont invités à vivre et à incarner cet amour dans leur vie 
quotidienne. Urukundo devient ainsi un appel à la charité, à la compassion, et 
à l’ouverture envers les autres, éléments essentiels de la foi chrétienne. Dans les 
messages des apparitions de Kibeho, le terme Urukundo joue un rôle central. 
Il aide à révéler Dieu comme une personne vivante et proche, avec qui les 
croyants peuvent entrer en relation intime. Ce mot met aussi en lumière ses 
attributs divins : sagesse, puissance, miséricorde et tendresse infinie. L’utilisa-
tion de ce vocabulaire local a permis de transmettre des concepts théologiques 
profonds de manière simple, accessible et culturellement adaptée aux Rwan-
dais. Ainsi, le message chrétien trouve un enracinement plus profond dans  
la culture locale, tout en restant fidèle à son contenu universel.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 267 –

5.3.4.6. Ubumuntu/Ubuntu (Humanité ou Humanisme)

Les messages des apparitions de Kibeho ont souvent insisté sur l’importance 
de la charité, de l’amour du prochain et du respect de la dignité humaine. Dans 
le contexte rwandais, le terme Ubumuntu (ou Ubuntu) exprime précisément 
ces valeurs. Ce mot désigne des qualités humaines fondamentales telles que 
l’humanité, la générosité, la compassion, la dignité, l’intégrité et la solidarité. 
Il désigne ce qui fait qu’un homme soit véritablement humain, ce qui définit 
l’essence même de la personne humaine107. Dans sa signification la plus pro-
fonde, Ubumuntu traduit la solidarité rwandaise : celui qui possède doit pen-
ser à la vie et au bien-être des plus vulnérables. Ce principe fondateur encou-
rage le partage, l’entraide, et le soin mutuel, valeurs chères au cœur du peuple 
rwandais. En intégrant cette valeur humaine et chrétienne dans la théologie 
catholique rwandaise, les messages de Kibeho soulignent la centralité de la 
dignité humaine et de la compassion. Ubumuntu devient ainsi un pont entre la 
sagesse traditionnelle rwandaise et les enseignements sociaux de l’Église, ren-
forçant la compréhension de la foi comme un appel concret à vivre la fraternité 
et l’amour actif envers les autres.

5.3.4.7. Umugisha (Bénédiction)

Dans les messages des apparitions de Kibeho, la bénédiction divine occupe 
une place centrale. On y évoque souvent les bénédictions de Dieu et de la Vier-
ge Marie, perçues comme des signes concrets de la bienveillance et de l’amour 
divins. Dans la culture rwandaise, le concept d’umugisha (bénédiction) revêt 
une importance particulière. Il est étroitement associé à la prospérité, à la pro-
tection, à la santé et à la réussite dans la vie. Recevoir une bénédiction est 
considéré comme un gage de paix et d’harmonie, non seulement pour l’indi-
vidu, mais aussi pour sa famille et sa communauté. En intégrant ce concept, 
les apparitions ont su illustrer de façon concrète et accessible la bienveillance 
divine. Elles ont ainsi permis de relier les bénédictions chrétiennes aux pra-
tiques culturelles déjà ancrées chez les Rwandais, qui ont toujours cherché et 
valorisé la bénédiction dans leur quotidien. L’umugisha devient ainsi un point 
de rencontre entre la foi chrétienne et la spiritualité traditionnelle rwandaise, 
renforçant le message d’un Dieu qui accompagne, protège et comble de grâces 
ceux qui se confient à Lui.

107	 Cf. A. Murwanashyaka, 2019, op. cit., p. 133.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 268 –

5.3.4.8. Kwiyunga (Réconciliation) 

Les messages transmis à Kibeho ont fortement insisté sur la nécessité de la 
réconciliation, à la fois avec Dieu et entre les individus. Dans la culture rwan-
daise, kwiyunga (réconciliation) est un concept fondamental, particulièrement 
dans le cadre de la résolution des conflits familiaux et communautaires. Il s’agit 
d’un processus essentiel visant à rétablir l’harmonie et à restaurer les relations 
brisées, valeurs profondément ancrées dans la société rwandaise. En intégrant 
kwiyunga à la théologie catholique, le message chrétien met en avant l’impor-
tance du pardon, de la paix intérieure et de la guérison des blessures person-
nelles et collectives. Cette notion revêt une signification particulière pour le 
Rwanda, un pays marqué par des conflits ethniques et des divisions profondes. 
La réconciliation devient ainsi une voie vers la guérison nationale et spirituelle, 
un appel à reconstruire la cohésion et à redonner à chacun sa dignité.

5.4. Foi et politique : Kibeho, ferment de paix

Les pèlerinages ont exercé une influence indéniable sur la politique. Les im-
menses rassemblements religieux ne peuvent jamais laisser indifférents les 
pouvoirs publics. L’arrivée d’un ou deux millions de personnes en un même 
lieu et sur une courte période impose au gouvernement d’importantes obli-
gations en matière de sécurité, de logement, de ravitaillement, de circulation  
et de santé publique108.

5.4.1. Engagement politique inspiré de la spiritualité

Les messages de Kibeho, centrés sur la paix, la réconciliation et le pardon, 
ont contribué à sensibiliser la population rwandaise à ces valeurs, même si les 
tensions ethniques continuaient de croître. Les politiques gouvernementales 
de l’époque, bien que visant l’unité nationale, n’ont pas directement intégré les 
messages de Kibeho dans leurs stratégies officielles, en raison des réactions 
diverses des dirigeants et de l’instrumentalisation politique. Les apparitions 
de Kibeho ont en effet attiré l’attention des autorités, mais leurs réactions fu-
rent variées : certains dirigeants manifestèrent un intérêt prudent, tandis que 

108	 Cf. R. Roussel, 1972, op. cit., p. 88.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 269 –

d’autres accueillirent ces événements avec scepticisme ou indifférence. Par 
ailleurs, les messages prophétiques — notamment les avertissements sur de 
possibles conflits et souffrances futures — furent parfois utilisés de manière 
opportuniste par différents groupes pour justifier ou critiquer certaines politi-
ques en cours. Les tensions ethniques croissantes dans les années 1980 et 1990 
favorisèrent une interprétation instrumentalisée de ces messages religieux.

Le Stade Amahoro, inauguré en 1983, fut nommé en référence à la paix, 
un concept central dans l’histoire récente du Rwanda. À cette époque, le pays 
connaissait une relative stabilité politique et un certain essor économique. Le 
terme « Amahoro », signifiant « paix » en kinyarwanda, reflétait les aspirations 
d’une société harmonieuse et unie. Bien que les apparitions mariales à Kibeho 
aient eu lieu durant cette période et qu’elles aient elles aussi prôné la paix, le 
nom du stade n’en découle pas directement. Cependant, la concordance sym-
bolique entre le nom « Amahoro » et les messages de Kibeho est notable, tra-
duisant une même soif nationale de paix et d’unité. Hormis le stade, il n’existe 
pas d’autres infrastructures notables portant le nom « Amahoro » durant les 
années 1980. Le Stade Amahoro demeure ainsi la référence principale, et son 
nom a depuis été repris dans plusieurs initiatives visant à promouvoir la ré-
conciliation et la cohésion nationale.

Après le génocide, des initiatives gouvernementales furent lancées pour 
promouvoir la paix, souvent en partenariat avec les Églises, notamment : Des 
campagnes de pardon et de réconciliation post-génocide. Le soutien aux grou-
pes de prière et de réconciliation communautaire.

5.4.2. Développement local

Kibeho est progressivement devenu un pôle touristique et religieux majeur. 
Le gouvernement a investi dans les infrastructures locales (routes, hôpitaux, 
écoles) afin de soutenir cet afflux croissant de pèlerins et de visiteurs. Les mes-
sages de Kibeho, porteurs de réconciliation, ont aussi inspiré les discours poli-
tiques visant à renforcer la cohésion nationale. 

Les apparitions ont ainsi incité l’État à soutenir activement des projets de 
développement liés au pèlerinage. Pour faciliter l’accès au sanctuaire, le gou-
vernement a entrepris d’améliorer les infrastructures routières et de transport, 
incluant la construction et la réhabilitation de routes, ainsi que la mise en place 
de services de transport public reliant Kibeho aux principales villes du pays. 
Par ailleurs, l’État a financé la construction de nouvelles installations d’accueil 



CINQUIÈME CHAPITRE

– 270 –

pour les pèlerins : centres d’information, parkings, espaces de repos et sani-
taires. Ces investissements visaient non seulement à améliorer l’expérience des 
visiteurs, mais aussi à stimuler l’économie locale, créant de nouvelles opportu-
nités pour les habitants.

5.5. Impact médiatique et communication

Les médias ont joué un rôle décisif dans la diffusion et l’amplification du phé-
nomène de Kibeho. Ils ont contribué à : Accroître la notoriété des apparitions 
grâce à des reportages, interviews, films et témoignages. Diffuser les messages 
à large échelle, notamment via la radio et la publication de brochures. Renfor-
cer l’enseignement religieux, par des catéchèses télévisées, des podcasts, et plus 
récemment via des plateformes numériques. Un véritable cercle vertueux s’est 
instauré : plus la dévotion se diffusait, plus elle inspirait l’action, la paix et la 
foi dans la société.

5.5.1. Médias entre 1981 et 1989

À cette époque, les moyens de communication étaient encore limités. Radio 
Rwanda et la presse écrite constituaient les principales sources d’information 
pour la population. Des émissions de radio spécialement consacrées à Kibeho 
et à ses messages étaient diffusées régulièrement. Elles comprenaient des in-
terviews avec des experts religieux, des discussions avec des témoins oculaires 
des apparitions, ainsi que des analyses de l’impact spirituel et social de ces 
événements. Mgr Gahamanyi souligne d’ailleurs l’ampleur de cet impact mé-
diatique. Il souligne que ces événements ont attiré de nombreuses personnes 
sur place pour en être témoins directes, tandis que d’autres ont suivi les appa-
ritions à travers les moyens de communication, renforçant ainsi leur portée  
et leur influence :

[…] Plusieurs parmi les personnes ont pu aller sur les lieux pour se rendre 
compte des faits ; d’autres les ont suivis par les moyens de communica-
tion109. 

109	 Cf. J.B. Gahamanyi, Première lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le  
30 Juillet 1983, Introduction.



KIBEHO, UNE SOURCE VIVE : L’IMPACT DES APPARITIONS SUR LA CULTURE...

– 271 –

5.5.2. L’effet dans les familles et les communautés

Au moment des apparitions, ces messages étaient également au cœur des dis-
cussions familiales et communautaires. Immaculée Ilibagiza raconte : 

Il s’est avéré que nous n’étions pas la seule famille à débattre des appari-
tions d’Alphonsine pendant Igitaramo. En quelques jours, le nom d’Al-
phonsine Mumureke était sur toutes les lèvres de notre village. L’histoire 
de ses apparitions s’est propagée du jour au lendemain depuis la petite ville 
de Kibeho jusqu’à la capitale du Rwanda, Kigali. Les gens ont discuté de 
ses visions sur Radio Rwanda, et cela a même fait l’actualité dans nos pays 
voisins du Burundi, de la Tanzanie, du Zaïre (aujourd’hui la République 
démocratique du Congo) et de l’Ouganda. Les paysans autour de Kibeho 
quittaient leurs champs et se précipitaient vers l’école de filles dans l’espoir 
d’apercevoir la Mère de Dieu. La nouvelle de l’arrivée de la Vierge s’était 
répandue si rapidement à travers le pays que je considérais cela comme un 
miracle en soi. J’avais demandé à Marie de faire croire aux Rwandais qu’elle 
était arrivée, et maintenant toute la nation savait qu’elle viendrait110.

5.5.3. Médias et promotion des valeurs de Kibeho

Les messages de paix et de réconciliation ont inspiré de nombreuses campa-
gnes médiatiques visant à promouvoir ces valeurs dans la société rwandaise. 
Ces campagnes s’appuyaient sur la radio, les publications imprimées (livres, 
articles), ainsi que sur les médias sociaux plus récemment, afin de toucher 
un public le plus large possible. Les événements religieux et les pèlerinages  
à Kibeho faisaient également l’objet d’une couverture médiatique étendue. 
Cette large diffusion a contribué à sensibiliser la population aux messages spi-
rituels et à renforcer leur portée.

5.5.4. Rôle des médias audiovisuels après 1989

Il est important de noter que la Télévision Rwandaise (TVR), Pacis Television 
(PTV), Radio Maria Rwanda et d’autres radios confessionnelles ont été créées 
après 1989. La TVR, née en 1992, a notamment joué un rôle essentiel dans  

110	 Cf. I. Ilibagiza et S Erwin, 2008, op. cit., p. 23.



CINQUIÈME CHAPITRE

– 272 –

la transmission et la popularisation des messages de Kibeho. Elle a également 
contribué à la reconnaissance officielle des apparitions par l’Église en 2001.

Conclusion

L’impact des apparitions de Kibeho sur le Rwanda est multiple et profond.  
À travers la langue, la famille, l’art et la culture, le message marial s’est incarné 
dans le quotidien des hommes et des femmes, renforçant la foi, la solidarité et 
les valeurs morales. Les chants, les danses, les gestes et les symboles ont permis 
une transmission vivante et compréhensible de l’Évangile, tout en respectant 
et valorisant la culture rwandaise. Sur le plan spirituel, Kibeho a été un ca-
talyseur de renouveau : pèlerinages, dévotion mariale, formation de leaders 
chrétiens, prière pour la paix et réconciliation après le génocide. Sur le plan 
social et politique, le message de Kibeho a encouragé l’engagement éthique,  
le développement local et la promotion des valeurs d’Ubuntu.

En intégrant les concepts centraux transmis par Marie — Nyina wa Jambo, 
Umubyeyi w’Imana, Urukundo, Ubumuntu, Umugisha, Kwiyunga — les Rwan-
dais ont pu vivre une foi enracinée dans leur culture, ouverte à la mission et 
attentive à la transformation du monde. Kibeho n’est plus seulement un lieu 
d’apparitions : il devient un modèle vivant de dialogue entre foi et culture,  
entre spiritualité et action sociale, entre l’homme et Dieu.



– 273 –

SIXIÈME CHAPITRE

LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE  
DANS LA CULTURE

INTRODUCTION

Kibeho est plus qu’un lieu de visions : c’est un laboratoire vivant de l’incultura-
tion, où la foi chrétienne rencontre la culture rwandaise de manière profonde 
et transformative. Depuis 1981, Marie a parlé non seulement avec des paroles 
et des gestes, mais en s’inscrivant dans les codes culturels, familiaux, linguis-
tiques et artistiques du Rwanda. Ce dialogue entre le Ciel et la terre montre 
comment l’Évangile peut prendre racine dans un contexte africain, sans se dé-
naturer, mais en se faisant pleinement accessible, compréhensible et incarné.

Ce chapitre examine cette inculturation vivante sous plusieurs angles. 
Nous verrons d’abord comment la langue, les termes familiaux et la figure 
maternelle de Marie ont permis une transmission spirituelle enracinée dans 
la culture. Nous analyserons ensuite l’inculturation des rites, des formes de 
prière et des célébrations liturgiques adaptées aux réalités rwandaises, ainsi 
que le rôle des voyantes comme ponts vivants entre foi et culture. Enfin, ce 
chapitre s’interrogera sur les défis et limites de l’inculturation dans un Rwanda 
moderne, confronté à la globalisation, à l’affaiblissement des transmissions in-
tergénérationnelles et aux tensions entre croyances traditionnelles et message 
chrétien. Il proposera également des pistes pour préserver et renforcer cette 
inculturation dans le cadre de la nouvelle évangélisation, afin que la foi conti-
nue à croître, enracinée dans la culture et ouverte à la mission.



SIXIÈME CHAPITRE

– 274 –

6.1. Kibeho, mission divine en terre africaine,  
	   Une perspective missionnaire

Les apparitions de Kibeho s’inscrivent dans la grande mission de l’Église ca-
tholique : annoncer la foi chrétienne à tous les peuples. Mais, fidèle au dialogue 
entre foi et culture que le titre du livre souligne, cette annonce ne se fait pas 
en effaçant l’identité locale. Loin d’imposer une culture étrangère, la mission  
à Kibeho est une rencontre authentique entre le message évangélique universel 
et la culture rwandaise spécifique. Marie se présente comme « Nyina wa Jam- 
bo » — une figure maternelle enracinée dans les réalités africaines, parlant Ki-
nyarwanda, s’adressant à des jeunes filles rurales. Ainsi, Kibeho devient un lieu 
privilégié où la foi chrétienne dialogue avec la culture rwandaise, respectant 
son langage, ses symboles, ses sensibilités, pour que la mission évangélique 
soit pleinement incarnée dans ce contexte africain.

6.2. Inculturation : l’Évangile parle le langage du peuple

6.2.1. Clarification des termes

La missiologie est définit comme « l’étude scientifique raisonnée du phéno-
mène missionnaire»1. Revenant au sens étymologique du terme, Klauspeter, 
définit la missiologie comme « la science de l’envoi de l’Église et du chrétien 
dans le monde»2. Dans son ouvrage La missiologie. Émergence d’une disci-
pline théologique (2004), Zorn, historien et missiologue, définit la missiologie 
comme « la théorie et la pratique de l’apostolè biblique »3. Toutefois, la mis-
siologie est davantage une réflexion sur la pratique de la mission et ses dimen-
sions biblique et théologique, que cette pratique elle-même. Cette réflexion 
sur la pratique missionnaire a été menée tout au long de l’histoire de l’Église, 
lorsqu’il y avait mission. La réflexion plus systématique ne s’est développée 

1	 Cf. M. Spindler, « Missiologie anonyme ou missiologie responsable », La Revue Réfor-
mée 34/1, 133, 1983, p. 25-36.

2	 Cf. K. Blaser, « À quoi sert la missiologie ? », Journal des Missions Évangéliques 160/1, 
1985, p. 21-28.

3	 Cf. J. F Zorn, La missiologie. Émergence d’une discipline théologique, Genève, Labor et 
Fides, 2004, p. 101. (titre du chapitre 4 dans la partie III).



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 275 –

qu’à partir de la deuxième moitié du XIXe s., stimulée par le mouvement mis-
sionnaire de ce « grand siècle ». À propos des aspects théoriques, pour simpli-
fier, on peut discerner la réflexion sur la dimension missionnaire de la Bible, 
couramment appelée « théologie biblique de la mission », d’une part, de la 
réflexion plus systématique sur « le phénomène missionnaire », couramment 
appelée « théologie de la mission », d’autre part4.

Missiologie, ou comme certains veulent, missionologie, est composé de 
deux éléments. Le premier vient du latin missio ; le second du grec logos. D’où 
suit, pour ce qui est propre au concept de science missionnaire, une double 
étude nominale : celle de missio et celle du composé missiologie ou missiono-
logie5. La missiologie est donc la spécialisation scintifique consacrée à l’activité 
missionnaire, c’est-à-dire à l’apostolat d’implantation de l’Église catholique, 
par rapport à sa doctrine, à son histoire, à sa description présente et à sa pra-
tique6. Toutes ces définitions montrent que la missiologie est une réflexion sur 
la mission. Quel est alors le sens de la mission ?

Le mot mission, plus souvent employé au pluriel qu’au singulier, désigne 
généralement l’envoi de missionnaires pour propager la foi catholique parmi 
les incroyants ou infidèles. On l’emploie souvent pour signifier l’ensemble de 
l’oeuvre de la conversion des infidèles. Le concept de mission évoque l’oeuvre 
de l’apostolat de l’Église auprès des païens et même des non-catholiques en 
général avec tout ce qu’elle comporte. En pratique, on conçoit souvent les mis-
sions comme s’adressant à des peuples sauvages et barbares, associant volon-
tiers l’idée de paganisme, de barbarie, de culture inférieure avec celle de mis-
sion. On parle ainsi encore de nos jours de mission en pays infidèles, en pays 
sauvages, en pays lointains. Le concept populaire de mission comporte, sous 
l’imprécision des formules, l’idée de propagation de la foi, de prédication de 
l’Évangile, d’extension de l’Église, de conversion au catholicisme, et c’est juste, 
bien qu’incomplet7.

Étymologiquement, le terme « mission » vient du latin mittere, missum, 
missio, en grec, apostolè, qui veut dire envoyer, annoncer. Une mission est 
donc un envoi, le missionnaire un délégué. D’après l’étymologie, le mot mis-

4	 Cf. H. Wiher, Qu’est-ce que la missiologie ?, ThEv vol. 11, n°2, 2012, pp. 144.
5	 Cf. A.V. Seumois, Introduction à la missiologie, Nouvelle Revue de Science Mission-

naire, Schöneck-Beckenried, Saint Paul, Fribourg, Suisse, 1952, p. 61.
6	 Cf. Ibid., p. 161.
7	 Cf. J.E. Champagne, Manuel d’Action missionnaire, Editions de l’Université Avenue 

Laurier Est, Ottawa, Ont, 1947, p. 23.



SIXIÈME CHAPITRE

– 276 –

sion se compose de trois élément fondamentaux : une autorité qui envoie, un 
délégué et un mandat. La mission est donc essentiellement l’exécution d’un 
mandat par un délégué attitré, autorisé8. Sa base biblique se trouve dans le ver-
be hébreu shalah, « envoyer », qui a 847 occurrences dans l’Ancien Testament, 
et sa traduction grecque apostellô, qui apparaît 700 dans la Septante (LXX) et 
131 dans le Nouveau Testament. Quand il s’agit de l’envoi par Dieu, les mots 
utilisés pour « envoyer » expriment un mandat particulier, une « mission ». 
La personne ainsi chargée d’un message de Dieu, l’« envoyé de Dieu », le mis-
sionnaire (en hébreu shaliah et en grec apostolos), est donc en quelque sorte le  
« plénipotentiaire » de Dieu. Dire que le terme « mission » ne figure pas dans 
la Bible, c’est ignorer l’importance de la notion d’envoi dans les Écritures en gé-
néral, et les occurrences de sa forme latine dans la Vulgate, la traduction latine  
de la Bible […] En d’autres termes, la mission repose dans le coeur mission-
naire de Dieu le Père qui envoie le Fils (Jn 3, 16), et ensemble avec le Fils, 
l’Esprit (Jn 14, 16, 26 ; 15, 26 ; 16, 7). Le Dieu trinitaire peut communiquer 
lui-même avec les peuples, mais préfère envoyer les membres de son peuple 
vers les autres peuples (ethnè) : dans l’Ancien Testament certains prophètes, et 
dans le Nouveau Testament les apôtres puis l’Église entière9.

Cet envoi est exprimé et défini dans les différentes versions du mandat 
missionnaire à la fin de chaque évangile et au début des Actes des Apôtres (Mt 
28, 16-20 ; Mc 16, 15-18 ; Lc 24, 47-49 ; Jn 20, 21-22 ; Ac 1, 8). L’Église est char-
gée d’apporter l’Évangile, la Bonne Nouvelle du règne de Dieu, aux peuples. 
Chaque disciple est envoyé vers les peuples : il est alors «missionnaire». On 
discerne un envoi général de chaque chrétien, qui doit l’amener à être témoin 
dans son entourage, et un appel spécifique pour un ministère « au près » ou  
« au loin ».

Cet envoi implique un appel missionnaire (Gn 12, 1-3 ; Es 6, 8 ; Mt 4, 19 ; 
Ac 9) et la communication transculturelle : une communication aux peuples 
dans leurs cultures. Les termes bibliques (hébreux et grecs) qui décrivent la 
communication du message de Dieu sont basser et euaggelizomai, « annoncer 
une bonne nouvelle », amar et kèrussô, « parler, prêcher », mathètheuô, « faire 
des disciples », et martus, « témoin ». Certains évangéliques y voient une com-
munication uniquement (ou surtout) verbale, d’autres une communication  
« intégrale » en présence, paroles et actes. Il suffira de remarquer que l’usage 

8	 Cf. Ibid., pp. 23-24.
9	 Cf. Ibid., pp. 145-146.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 277 –

moderne de ces mots ne correspond pas nécessairement à la connotation bi-
blique10.

Pour que cette annonce se fasse dans le respect des personnes et cultures, 
il est important que le milieu socio-culturel du travail missionnaire soit bien 
connu et apprécié à sa juste valeur. De là suit la dimension pratique de la mis-
siologie : une réflexion pluridisciplinaire et transculturelle sur tous les aspects 
de la communication de la foi chrétienne, qui embrasse la théologie, l’anthro-
pologie, l’histoire, la géographie, les théories et méthodes de communication, 
la religion comparée, l’apologétique chrétienne, les considérations méthodolo-
giques et les relations entre les diverses confessions chrétiennes.

Dans sa préoccupation de l’annonce du règne de Dieu et de la restaura-
tion de la relation entre l’homme et Dieu, la mission vise l’homme dans son 
ensemble. La missiologie comme réflexion sur la mission a donc principale-
ment trois pôles d’intérêt : premièrement la réflexion sur la Bible, c’est-à-dire 
la théologie ; deuxièmement la réflexion sur l’homme, c’està-dire les scien-
ces humaines et les sciences des religions, et troisièmement la réflexion sur 
la communication, c’est-à-dire les sciences de la communication. Ainsi, elle  
a trait à presque toutes les disciplines scientifiques, mais surtout à la théologie 
et à la philosophie, et aux sciences du comportement, de la communication et 
des religions. Tout cela montre, à l’évidence, que la missiologie est une science 
interdisciplinaire11.

L’inculturation est un terme théologique qui explique une manière d’évan-
gélisation centrée sur la prise en compte de la réalité socio-culturelle. Apparu 
en 1975 environ dans le vocabulaire de la missiologie chrétienne et, depuis 
1977, dans les textes officiels de l’Église catholique, le terme d’inculturation 
répond au souci des missionnaires de prendre en compte la spécificité des 
cultures locales au lieu de leur imposer le modèle ecclésial des communautés 
européennes. Ce néologisme désigne une attitude qui s’apparente à l’« adap-
tation » (en anglais, accommodation), en ce sens que le missionnaire cherche 
à se rendre particulièrement attentif aux moeurs, mentalités et traditions des 
peuples auprès desquels il est envoyé et pour lesquels son message doit être 
intelligible.

C’est donc l’adaptation du message chrétien aux réalités culturelles locales. 
Cette méthode est marquée par sa conotation anthropologique et culturelle. 

10	 Cf. Ibid., p. 146.
11	 Cf. Ibid., p. 151.



SIXIÈME CHAPITRE

– 278 –

L’inculturation n’est pas un acte, c’est un processus qui suppose et embrasse 
le temps et l’histoire ; qui exige le dialogue, la conscience critique et le discer-
nement, la fidélité à l’Évangile et la conversion, la rénovation et la créativité. 
Elle se réalise dans le dialogue entre une foi vive et une culture vive. C’est 
donc un processus dynamique qui intègre la tradition et le changement, la 
fidélité aux sources et les nouvelles créations. L’Évangile ne se confond avec 
aucune culture. C’est pourquoi l’évangélisation est beaucoup plus large que 
l’inculturation car elle annonce la Bonne Nouvelle qui est le Christ Lui-même. 
Cependant, l’Évangile n’est pas indépendant de la culture parce que la révéla-
tion s’est accomplie dans un contexte de la culture d’Israël. Comme l’Évangile 
parle à cette culture, il peut être accueilli par toute culture. Il y est transmis 
dans un dialogue apostolique ouvert au dialogue interculturel. Schématique-
ment, nous pouvons mettre le processus d’inculturation dans quatre étapes 
en commençant par l’identification anthropologique de la culture : c’est une 
étape importante qui étudie les piliers de la culture en question pour l’identi-
fier. La deuxième étape est le discernement pour voir dans la culture ce qu’il  
y a d’incompatible avec l’Évangile. Chaque culture a ses limites, ses incohé-
rences, ses déviations… Une fois ces défaillances mises à la lumière, on passe 
à l’étape suivante qui est l’annonce du don de Dieu qui est Jésus Christ. Ceci 
consiste dans la proclamation explicite de l’Évangile. C’est une étape impor-
tante qui montre la nouveauté du don qui est le Christ. Avec lui, il faut, dans 
la dernière étape, former une communauté qui lui appartient et qui lui rend 
témoignage. Cette communauté vit l’inculturation de la foi, vivant avec fidélité 
les aspirations fondamentales de la culture et de la foi, de l’homme et de Jésus 
Christ. Cette pénétration de l’Évangile dans un mode de vie des hommes est ce 
que nous appelons inculturation. C’est une interaction du message du Christ 
dans une culture déterminée12.

La Commission Théologique Internationale (CTI ) a publié un document 
intitulé La foi et l’inculturation dans lequel elle définit l’inculturation comme 
un effort de l’Église pour « faire pénétrer le message du Christ dans le milieu 
socioculturel donné, appelant celui-ci à croître selon toutes ses propres va-
leurs »13. Bien sûr que ces valeurs doivent être conciliables avec l’Évangile. 
Ce qui permet une croissance et un enrichissement mutuel entre le groupe 

12	 Cf. A. Murwanashyaka, 2019, op. cit., pp. 24-25.
13	 Cf. Commission théologique internationale (CTI), « La foi et l’inculturation » : La 

Documentation catholique 86 (1989) 281-289, 11.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 279 –

qui annonce et celui qui accueille le message. C’est ainsi que l’inculturation 
devient « l’incarnation de l’Évangile dans la culture autochtone et en même 
temps l’introduction de ces cultures dans la vie de l’Église »14. Le message bi-
blico-évangélique fidèle à Dieu qui se révèle par le Christ, est annoncée aux 
hommes appartenants à un groupe donné. Les expressions, les exposées, les 
formulations, les exemples sont donnés en utilisant des concepts à la portée 
des hommes en présences. Ainsi l’évangélisation s’adapte à l’ambiance de la vie 
dans laquelle elle se réalise. Nous pouvons dire que grâce à l’inculturation la 
nature divine est expliquée à cet homme, à ce peuple, à cette culture, à ce grou-
pe humain dans ce temps et dans cette espace pour qu’il connaisse la personne 
de Jésus. C’est pourquoi une sensibilité toujours croissante de l’inculturation 
s’est formée dans l’Église et, au fur et à mesure de l’histoire de l’évangélisation, 
l’Église s’est dotée d’une nouvelle façon de traiter les relations entre la foi et la 
culture15.

L’évangélisation se ferait alors en transmettant à la culture la doctrine et 
l’ensemble des valeurs de Jésus de manière que le peuple réagisse dans sa cultu-
re en accomplissant ce que Jésus voulait dire. En effet, l’évangélisation perdrait 
beaucoup de sa force et de son efficacité s’elle ne prennait pas en considération 
le peuple à qui elle s’adresse; s’elle n’utilisait pas sa langue, ses signes et sym-
boles; s’elle ne répondait pas aux questions qu’il se pose. Nous ne pouvons 
cesser de dire que, même si le terme de l’inculturation est récent, la manière 
d’évangéliser en alliant l’Église avec le meilleur de la culture des peuples est 
aussi ancienne que le christianisme lui-même […] Nous pouvons donc dé-
finir l’inculturation comme un mode spécifique d’évangélisation en syntonie 
avec les vérités anthropologiques et les valeurs morales de la culture. C’est une 
manière d’évangélisation qui reconnait la dignité des participants des autres 
cultures en leur donnant l’aisance de parler de l’Évangile dans un discours qui 
est le leur16.

6.2.2. Kibeho, une inculturation vivante

Les apparitions de Kibeho ne sont pas un simple dépôt de vérités venues 
d’ailleurs ; elles sont un exemple saisissant d’inculturation, où le message chré-
tien a épousé la forme, la langue et les sensibilités d’un peuple.

14	 Cf. Ibid.
15	 Cf. A. Murwanashyaka, 2019, op. cit., p. 26.
16	 Cf. Ibid., pp. 27-28.



SIXIÈME CHAPITRE

– 280 –

6.2.2.1. Kibeho, terre de Marie et lieu sacré dans un contexte africain

L’expression Terre de Marie renvoie à un enracinement local du message 
chrétien à travers les apparitions. À Kibeho, Marie se manifeste dans un lieu 
africain, en prenant en compte les réalités, les symboles et les valeurs de la 
culture rwandaise. Cette localisation donne à Kibeho une dimension sacrée 
unique, où Marie se révèle proche et accessible aux populations locales, tout 
en réaffirmant son universalité. Kibeho est aujourd’hui le lieu le plus visité et 
il accueillera certainement beaucoup plus de pèlerins dans l’avenir. C’est sans 
doute qu’il est destiné à être un lieu de pèlerinage et de rencontre des chrétiens 
des cultures différentes et des peuples du monde. Toutes ces personnes qui 
arrivent à Kibeho auront à vivre directement l’inculturation du message qui se 
fait et qui se développera à Kibeho.

6.2.2.2. Kibeho, un terrain d’intégration mutuelle entre pratiques  
	  chrétiennes et culturelles

Comme nous l’avons mentionné au début de ce chapitre, l’inculturation est le 
processus par lequel la foi chrétienne s’exprime à travers les cultures locales 
tout en respectant leur originalité. À Kibeho, la spiritualité mariale s’est inté-
grée dans le contexte culturel rwandais. Kibeho devient un lieu où les pratiques 
chrétiennes se mêlent aux expressions culturelles rwandaises. Par exemple, les 
pèlerins expriment souvent leur foi par des danses, des chants, et des proces-
sions qui reprennent des formes locales de célébration. Cela permet de vivre  
la foi chrétienne à travers des manifestations culturelles familières, rendant 
ainsi l’expérience spirituelle plus accessible et signifiante pour les croyants.

6.2.2.2.1. Langue 

Les apparitions mariales de Kibeho se sont déroulées en kinyarwanda, la lan-
gue nationale du Rwanda, rendant les messages de la Vierge Marie accessibles 
à toute la population, notamment aux villageois qui ne parlant ni le français ni 
d’autres langues. En s’exprimant dans cette langue et en utilisant des images, 
des symboles et des réalités culturelles propres au contexte rwandais, Marie  
a renforcé l’idée qu’elle s’adressait directement aux Rwandais. Marie est ap-
parue sous le nom de « Nyina wa Jambo » (la Mère du Verbe), une appella-
tion respectueuse qui s’intègre dans la vénération de la maternité sacrée et du  



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 281 –

respect envers les figures maternelles dans la culture africaine dont figure  
celle rwandaise.

La déclaration de l’évêque de Gikongoro portant jugement définitif sur les 
faits dits «Apparitions de Kibeho»17 a été salué comme une bonne nouvelle 
par ceux qui avaient été réveillés par les messages des voyantes. Ces messages, 
comme nous venons de le voir plus haut, contiennent des paroles et des gestes 
d’une portée symbolique pour l’Évangile et pour l’inculturation. Si nous com-
mençons par le nom avec lequel s’est présentée la Vierge Marie à Kibeho, «Nyi-
na wa Jambo» (la Mère du Verbe), nous nous rendons compte que la portée de 
ces paroles révélées constitue une théologie et une spiritualité chrétienne très 
profondes qui ne peut contenir dans ce travail. Seulement donnons le sens du 
mot «Jambo» dans la langue rwandaise: le mot entier avec son article est ijam-
bo (la parole). La perte de l’article dans le message signifie que le terme Jambo 
est le nom d’une personne. Ijambo (la parole) signifie un discours dans l’as-
semblée; un conseil d’ami; une promesse… Au Rwanda, ijambo rythme la vie 
sociale. Tous les moments de grande importance sont ponctués de paroles»18.

Ijambo (la parole) est le grenier de la sagesse rwandaise. Une infinité de 
proverbes expliquent la valeur d’ijambo (la parole): quand il faut la donner; 
comment elle peut sortir; quand elle vient d’une personne forte ou faible… 
Un proverbe que nous donnons ici pour illustrer l’importance d’ijambo est 
celle qui dit: « Ijambo ryiza ni mugenzi w’Imana » (une bonne parole est le 
compagnon de Dieu). Le compagnon (Mugenzi), signifie: qui fait chemin avec. 
Le même proverbe peut changer comme ceci: « Ijambo ryiza ni murumuna 
w’Imana » (une bonne parole est le petit frère de Dieu).

Le choix du Kinyarwanda n’est pas un détail anecdotique : il révèle la vo-
lonté divine de se faire proche, intime, familier. En parlant dans la langue du 
cœur, Marie a permis que le message ne reste pas une abstraction lointaine 
ou une doctrine étrangère, mais qu’il soit vécu et accueilli comme une parole 
de vie. Dans une société marquée par des siècles d’histoire orale et de trans-
mission communautaire, la langue maternelle est un vecteur d’identité et de 
dignité. Ainsi, Kibeho rappelle que l’Évangile n’exige pas que l’on renonce à sa 
langue pour rencontrer Dieu ; au contraire, Dieu choisit d’entrer dans la lan-
gue du peuple, affirmant sa valeur et sa beauté.

17	 Cf. A. Misago, 2001, op. cit., pp. 1-16.
18	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 52.



SIXIÈME CHAPITRE

– 282 –

6.2.2.2.2. Mère, Verbe, mots ayant un sens profond dans la foi  
	     et dans la culture

C’est comme si le message de Kibeho a été est donné pour réveiller l’incul-
turation de l’Évangile au Rwanda. Mais l’analyse de tout le message dans  
le cadre de l’inculturation pourrait être l’objet d’une étude ultérieure. Pour le 
moment, nous devons avoir hâte d’adopter les rites d’aspersion de l’eau bénite, 
d’offrande des fleurs dans la liturgie, de bénédiction des objets de piété avec 
le soin d’ajouter une catéchèse, une explication théologique qui accompagne 
ces gestes. L’inculturation du message évangélique n’est pas seulement une af-
faire des rwandais. Il est vrai qu’il y a une grande nécessité d’inculturation au 
Rwanda, mais la nécessité de l’Église au Rwanda est une nécessité de l’Église 
universelle. Après avoir accueilli la Parole, il faut la communiquer au mon-
de entier19. L’Église offre des moments indispensables pour passer la Parole: 
l’eucharistique; les veillées liturgiques en l’honneur du Christ et de la Vierge 
Marie, les séances de catéchèses, les réunions des communautés ecclésiales de 
base, les conférences etc. Il faut ajouter aussi les cours dans les séminaires et 
dans les universités catholiques. Le but principal est bien sûr la conversion, la 
pénitence, la purification, l’assurance de protection de la Vierge Marie, Mère 
du Verbe et Mère des hommes, l’accueil de la Croix du Christ dans la vie20.

Dans la vision chrétienne africaine, la maternité est une source de vie, de 
compassion et de réconfort, et la figure de Marie en tant que Mère de tous 
correspond à cette représentation culturelle. Elle s’est présentée comme une fi-
gure maternelle universelle de protection et de guidance, évoquant des valeurs 
profondément ancrées dans la culture rwandaise, comme le respect envers la 
maternité et l’autorité des aînés, facilitant ainsi la compréhension et l’accepta-
tion du message.

6.2.2.2.3. Rôle de Mère universelle et protectrice

Dans la culture africaine, la figure maternelle est souvent synonyme de pro-
tection, de soin et d’autorité morale. En apparaissant à Kibeho, Marie se po-
sitionne comme une Mère qui veille sur son peuple africain, renforçant cette 
dimension maternelle dans le contexte d’une culture où la famille et la com-
munauté ont une place centrale. Elle devient ainsi une figure à laquelle les 

19	 Cf. A. Murwanashyaka, 2019, op. cit., p. 338.
20	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 133.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 283 –

Rwandais peuvent s’identifier, enracinant son image dans leur quotidien et 
dans leurs valeurs.

6.2.2.2.3.1. Une Mère dans la famille: la spiritualité mariale

Pour parler de la Vierge Marie au Rwandais, mieux vaut la situer dans la li-
gnée des patriarches pour mettre à la lumière son rôle dans la transmission 
de la vie du peuple élu. Le Concile Vatican II affirme que par son obéissance, 
elle est devenue pour elle-même et pour tout le genre humain, cause du salut 
parce que, le noeud de la désobéissance d’Eve a été dénoué par l’obéissance de 
Marie. Par Eve, la mort, par Marie la vie. C’est pourquoi elle est appelée «la 
Mère des vivants»21. Elle était toujours présente dans le mystère du Christ et 
a suivi le Christ dans tout son pèlerinage terrestre pendant qu’elle cheminait 
dans le mystère de la foi. «Et jusque aujourd’hui, elle est présente au milieu de 
nous pour que, par le mystère du Fils, s’éclaire le mystère de la Mère»22. Pour 
les rwandais, la Vierge Marie est la Mère du Roi, qui a porté le Christ dans ses 
entrailles et qui l’a nourri de son sein (Lc 11, 27). Et les allusions à l’ancienne 
institution monarchique rwandaise dans laquelle la mère du monarque était 
la haute autorité du pays après le roi sont claires. Sur ce sujet, le Christ appelle 
à mettre en considération une autre maternité de Marie: celle d’avoir écouté la 
Parole de Dieu et de l’avoir accomplie; celle d’avoir accueilli dans son sein le 
Verbe et d’avoir suivi Jésus en l’aidant avec tout son coeur à mener à bon terme 
sa mission. La maternité de Marie consiste aussi et surtout à être disciple de 
Jésus, disciple qui intercède dans les noces de Cana (Jn 2, 1-3). La maternité 
de Marie consiste aussi à se tenir au pied de la Croix et écouter son Fils qui 
lui disait: «Femme, voici ton fils» avant de dire au disciple bien aimé: «voici ta 
mère» (Jn 19, 25-27). Le Catéchisme de l’Église catholique précise que « Elle 
a coopéré amoureusement pour que naissent dans l’Église les croyants, mem-
bres du Corps dont le Christ est la Tête. Marie, Mère du Christ est aussi Mère 
de l’Église »23.

6.2.2.2.3.2. Une Mère protectrice

La Vierge Marie, cette fille de l’extirpe d’Adam comme nous, est aussi Mère des 
membres du Corps du Christ. Elle occupe dans l’Église la place la plus élevée 

21	 Cf. LG 56.
22	 Cf. RMat, no 19.
23	 Cf. CEC, no 963.



SIXIÈME CHAPITRE

– 284 –

au-dessous du Christ et elle nous est très proche24. Elle est notre modèle de 
foi et de charité. C’est pourquoi elle est membre excellent et tout particulier 
de l’Église. En effet, elle se présente comme un modèle et «comme une fi-
gure de l’Église»25. C’est la «Femme» dont parle le proto-évangile quand Dieu 
condamnait le serpent du jardin d’Éden: «Je mettrai l’hostilité entre toi et la 
femme, entre ton lignage et le sien. Il t’écrasera la tête» (Gn 3, 15). Marie est 
présente dans le mystère du Christ comme Mère du Rédempteur26.

L’éducation traditionnelle rwandaise faisait qu’au moins les 12 premières 
années de l’enfant se passent dans la vigilante attention de sa mère. Ce qui 
fait que la mère laisse des empruntes indélébiles dans la personnalité de ses 
enfants. La dévotion mariale des rwandais trouve motif dans cette donnée 
culturelle. Quand le rwandais comprend que l’Évangile parle de la Mère de 
Jésus, de sa place dans l’Église, il pense naturellement au rôle de la mère dans 
la famille. Cette dévotion date des premiers temps de l’arrivée de l’Évangile au 
Rwanda27. Elle est allée croissante et aujourd’hui est soutenue par les appari-
tions de Kibeho.

Dans le processus d’inculturation, tenons compte de ce qu’écrit l’Abbé 
Alexis Kagame, qui a dédié une ode à la Vierge Marie: Elle est celle Qui ébranle 
la puissance des êtres infernaux…, la Princesse à la blanche parure que Dieu 
revêtit d’ornements de prix…,Temple de Dieu [qui] ne connut pas de tache28. 
Dans ce poème, la Vierge Marie est la Nouvelle Eve et en même temps la Reine 
dans la cour royale. Sa beauté fait penser à l’Immaculée conception. Une sain-
teté éclatante absolument unique dont elle est enrichie dès le premier instant 
de sa conception lui vient tout entière du Christ: elle est rachetée de façon émi-
nente en considération des mérites de son Fils. Plus que toute autre personne 
créée, le Père l’a bénie «par toutes sortes de bénédictions spirituelles, aux cieux, 
dans le Christ» (Ep 1, 3). Il l’a élue en Lui, dès avant la fondation du monde, 
pour être sainte et immaculée29. Le poème de l’Abbé Kagame est antérieur 
au texte du Catéchisme de l’Église Catholique qui s’inspire de la Constitution 

24	 Cf. LG, no 54.
25	 Cf. CEC, no 967.
26	 Cf. RMat, no 24.
27	 Cf. F. Rudakemwa, L’évangélisation du Rwanda (1900–1959), L’Harmattan, France 

2005, p. 74.
28	 Cf. A. Kagame, «Ode à la Vierge Immaculée» en: A. Abble et al., Les prêtres noirs s’in-

terrogent, Cerf, Paris 1956, pp. 261-264.
29	 Cf. CEC, no 482



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 285 –

dogmatique sur l’Église dans ses articles 53 et 56. Le fait que ce poème théolo-
gique comporte en lui l’inculturation du message évangélique prouve une fois 
encore que la culture rwandaise peut accueillir le message évangélique et lui 
donner des expressions nouvelles de la foi. Continuer le processus de l’incultu-
ration de l’Évangile et de la culture est souhaitable dans le domaine de la caté-
chèse, de la pastorale et de la liturgie. La Legio Mariae est au Rwanda comme 
Mouvement d’Action Catholique depuis 1953. Nombreux sont des rwandais 
qui ont adhérés à ce mouvement qui appelait au combat spirituel contre le 
Diable, sous la guide de la Vierge Marie30.

La Legio Mariae a prospéré avec son esprit d’unir à Jésus par la Vierge 
Marie dans la prière, la pénitence et l’annonce de la Bonne nouvelle31. L’ad-
hérant devient milicien de la Legio Mariae par la promesse qu’il émet pen-
dant l’eucharistie. Cette promesse, volonté de croissance dans l’alliance avec le 
Christ, doit être accompagnée par des gestes, symboles et images. Nous pro-
posons, en plus de l’image ou de la statue de la Vierge Marie présente près de 
l’autel au moment de la promesse, l’intronisation de l’image ou de la statue  
de la Vierge Marie dans les familles des Légionnaires de Marie car c’est là que 
se fait quotidiennement la dévotion mariale32. À Kibeho, il y est né un mouve-
ment appellé Mouvement Marial Kibeho, après la reconnaissance officielle par 
l’Église des dites apparitions33. Ce mouvement doit aller à la rencontre de la 
culture rwandaise sur le rôle de la mère dans l’éducation des enfants pendant 
les douze premières années de sa vie34.

L’attachement filiale à la mère n’est pas l’apanage des rwandais. C’est un 
sentiment universel. Nous voulons simplement dire que des rwandais accou-
rent à Kibeho pour prier et pour se mettre sous la protection de la Maman. 
Avec elle, ils apprennent beaucoup plus sur la fraternité avec Jésus. En effet, 
la maternité spirituelle de Marie s’étend sur tous les hommes que son Fils est 
venu sauver. La Vierge Marie «a donné naissance au Fils que Dieu, Premier-né 
d’une multitude de frères (Rm 8, 29), c’est-àdire des croyants, à la naissance  
et à l’éducation desquels elle apporte la coopération par son amour maternel35. 

30	 Cf. Diosezi ya Gikongoro, Tugendere hamwe. Amabwiriza y’Umwepiskopi kubyerekeye 
imikorere n’imibereho y’amaparuwasi, (Pallotti-Presse, Kigali 2004), p. 118.

31	 Cf. Ibid.
32	 Cf. A. Murwanashyaka, 2019, op. cit., pp. 329-332
33	 Cf. E. Sinayobye, 2015, op. cit., p. 23
34	 Cf. A. Kagame, 1954, op. cit., pp. 250-251.
35	 Cf. CEC, no 501.



SIXIÈME CHAPITRE

– 286 –

C’est dans esprit que des chrétiens accueilleront les messages des apparitions 
de la Vierge Marie à Kibeho. Une strophe de l’une des chansons que la Vierge 
Marie aurait apprise à Nathalie l’explique bien: «Mubyeyi w’Imana n’uwacu»36 
(Mère de Dieu et Notre Mère). Si le processus d’inculturation poursuit son ob-
jectif, les messages de Kibeho, donnés 100% dans la langue du pays, seront re-
çus comme les enseignements d’une Mère à ses enfants. La Vierge a vite révélé 
le nom qu’elle veut porter à Kibeho: «Nyina wa Jambo»37 (la Mère du Verbe). 
Elle entrait en conversation en appelant les voyantes par leurs noms, elle leur 
enseignait des chansons et leur donnait des conseils comme une maman à ses 
enfants38. Cela ne doit étonner personne que le Mouvement Marial Kibeho 
ait pris le nom de « Abana ba Mariya wa Kibeho»39 (Les Enfants de Marie de 
Kibeho), avec objectif de mettre en pratiques les enseignements que la Vierge 
Marie y a donné. En lisant ces messages de Kibeho, nous avons l’impression 
d’être plongés dans une véritable école de prière, où s’entrelacent un appel  
à la pénitence, un exercice d’obéissance à la volonté de Dieu, et une formation  
à l’humilité et à la sanctification. La pénitence, en particulier, y occupe une 
place centrale, insistant sur le chemin de conversion et de purification spiri-
tuelle. Les visions incluent des éléments qui rappellent la culture rwandaise. 
Par exemple, les visionnaires rapportent des visions de la Vierge dans des te-
nues simples et modestes, ce qui correspond aux valeurs locales de modestie 
et d’humilité.

6.2.2.3. Inculturation des thèmes théologiques de paix,  
	  de réconciliation et de pénitence 

À Kibeho, des thèmes théologiques comme la pénitence, la compassion et l’es-
pérance prennent des résonances spécifiques, adaptées aux préoccupations et 
aux aspirations des Rwandais. Par exemple, le message de réconciliation s’ins-
crit dans une société ayant une tradition d’arbitrage et de gestion des conflits 
au niveau communautaire, mais aussi une société en quête de paix durable 
dans un contexte marqué par des traumatismes passés et des divisions eth-
niques. Le message central des apparitions de Kibeho était l’appel à la paix, 

36	 Cf. Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, 28 août 1982, p. 56.
37	 Cf. Le Diaire de Mumureke Alphonsine, 28 novembre 1981, p. 1.
38	 Cf. K. Bahujimihigo, Bikira Mariya Nyina wa Jambo. Ubutumwa yatangiye i Kibeho, 

PallottiPresse, Kigali 2012, p. 41. 
39	 Cf. Ibid.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 287 –

au repentir et à la réconciliation. Ces thèmes faisaient directement écho aux 
réalités sociales et culturelles d’un pays comme le Rwanda, pays marqué par 
des tensions ethniques croissantes entre Hutus et Tutsis dans les années 1980. 
Les avertissements de Marie sur la violence à venir, qui se sont révélés prophé-
tiques lors du génocide de 1994, répondaient à des enjeux locaux cruciaux et 
faisaient appel à des valeurs rwandaises traditionnelles de solidarité et d’unité 
communautaire, montrant que la foi chrétienne pouvait répondre aux besoins 
de réconciliation et d’harmonie dans la société.

6.2.2.4. Inculturation des rites et formes de prière adaptés à la culture

Le processus d’inculturation se manifeste aussi dans les formes de dévotion 
que Marie recommande aux voyants et aux pèlerins. Par exemple, la pratique 
de prier le chapelet et de participer au Rosaire s’intègre au sein des rituels 
locaux de prière collective. De plus, les apparitions mettent en avant l’impor-
tance de l’Eucharistie et de la messe, mais les fidèles sont aussi encouragés  
à exprimer leur foi par des danses et des chants inspirés des traditions locales, 
intégrant ainsi le christianisme à une pratique culturelle africaine. Kibeho n’a 
pas influencé seulement l’inculturation du chant liturgique, mais encore les sa-
cramentaux: l’aspersion de l’eau bénite aux fidèles, la bénédiction des objets de 
piété comme les rosaires, les croix, les images sacrées, l’offrande des cierges…, 
ces signes et symboles qui nous font obtenir les effets spirituels par l’interces-
sion de l’Église. Ils nous disposent à recevoir les effets principaux des sacre-
ments et ils sanctifient les diverses circonstances de la vie40. Les apparitions de 
Kibeho ont rendu fréquent un rite qui était quasi inexistant au Rwanda: celui 
d’asperger la communauté des fidèles avec l’eau bénite en signe de pénitence, 
de conversion et de l’eau vive qui sort du Coeur du Christ, symbole de l’Esprit 
Saint41. Sur l’aspersion de l’eau bénite, l’enquêteur sur les apparitions, l’Abbé 
Misago, écrit sur l’origine du rite de l’aspersion de l’eau à Kibeho:

Le 16 janvier 1982, Alphonsine […] aurait eu, pour la première fois, la 
vision d’un «champs de fleurs» de différentes sorte et qualité, plantées par 
la Vierge, et cette dernière l’aurait invitée à aller se promener ensemble  
à travers ce champ […] À propos des fleurs rabougris ou fanées, la Vierge 

40	 Cf. CEC, no 1667.
41	 Cf. CEC, no 694.



SIXIÈME CHAPITRE

– 288 –

aurait déclaré à Alphonsine: « il y en a qui deviendrait luxuriantes si on 
leur donnait de l’eau»42.

Et la voyante de répondre sur un ton d’engagement personnel: « Ô Mère, 
bien que chez nous à Kibeho il faille faire un bon bout de chemin pour al-
ler puiser de l’eau, je ferai mon possible pour puiser de quoi les arroser »43.  
À l’époque, la voyante se croyait en présence des fleurs au sens propre du ter-
me, par après, elle va apprendre qu’en réalité la Vierge emprunte ce langage 
pour parler des hommes selon la qualité de leur relèvement spirituel à la suite 
du message de Kibeho44.

Avec le rite d’aspersion de l’eau bénite est né aussi celui de l’offrande des 
fleurs dans la liturgie. Nous voyons ici en Europe l’offrande des fleurs à la Vierge 
Marie lors de ses fêtes, là au Rwanda, c’est la Vierge Marie qui voit ses enfants 
comme des fleurs à arroser. Ce message résonne au Rwanda pour leur signifier 
que ceux qui écoutent le message évangélique sont des «fleurs de la Vierge 
Marie». L’arrosage des «fleurs» signifie la transmission du message, l’écoute 
de la Parole de Dieu, la réception des sacrements et des sacramentaux… En 
effet, nés dans l’eau du baptême, fortifiés dans la confirmation et nourris dans 
l’eucharistie, les fidèles «reçoivent toujours davantage les richesses de la vie 
divine et s’avancent vers la perfection de la charité»45. Ceci est un message 
théologique de Kibeho exprimé dans le symbole de l’aspersion de l’eau bénite. 
Ce message de Kibeho attribué à la Mère du Verbe, fait penser à l’exorcisme,  
à la pénitence et à la bénédiction. L’image des fleurs, symbole des enfants de la 
Vierge Marie, dit beaucoup aux rwandais: il fait penser à une Mère heureuse 
au milieu de ses enfants. Elle rappelle une autre image: celle d’une maman 
rwandaise qui, dans les assemblées, devait porter « urugoli » (la couronne de 
maternité)46. À propos de la couronne de matérnité dite urugoli, Nothomb 
explique: « il s’agit de couronne, dont se ceignent les mamans. À l’occasion  
de sa première maternité, la femme est couronnée de ce joli diadème […] Elle  
le portera chaque fois qu’elle n’est pas au travail et qu’elle se montre en public. 
Jeunes mères et vieilles grand’mères sont également fières de pouvoir se cou-

42	 Cf. A.Misago, 1991, op. cit., pp. 88-89.
43	 Cf. Le Diare de Mumureke Alphonsine, le 16 janvier 1982, p. 7.
44	 Cf. A.Misago, 1991, op. cit., p. 89.
45	 Cf. CEC, no 1212.
46	 Cf. D. Nothomb, Un humanisme africain. Valeurs et pierres d’attente, Lumen Vitae, 

Bruxelles 1965, p. 46.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 289 –

vrir de ce signe respecté de leur dignité maternelle »47. Cette couronne ornait 
sa tête comme les fleurs ornent les statuts de la Vierge Marie. L’inculturation  
a gagné un signe esthétique ayant une signification théologique très profonde: 
les chrétiens qui s’efforcent de « vaincre le péché pour croître en sainteté. C’est 
pourquoi ils dirigent leurs yeux à Marie »48. C’est cet objectif que doit avoir 
l’inculturation: croître en sainteté !

6.2.2.5. Épreuves de foi et de conversion personnelle

Les apparitions ont été accompagnées d’épreuves spirituelles imposées aux 
voyantes, telles que des jeûnes, des prières intensives et des visions de l’Enfer. 
Cette dimension de sacrifice et de pénitence résonnait avec l’idée rwandaise 
du courage spirituel et de la purification. En adoptant ces pratiques, les appa-
ritions ont renforcé l’importance de la foi personnelle et de la transformation 
intérieure, des valeurs déjà présentes dans la spiritualité rwandaise. Les Rwan-
dais ont vu dans ces messages une dimension de purification spirituelle, une 
épreuve à travers laquelle la foi devait être renforcée et purifiée, une idée qui 
s’accorde avec les croyances rwandaises sur la résilience et le sacrifice person-
nel. De plus, le thème de la souffrance (exprimé par la Vierge pleurant sur le 
sort du Rwanda) trouve un écho dans la manière dont les Rwandais valorisent 
la résilience et la force face aux épreuves.

6.2.2.6. Célébrations liturgiques enracinées dans la culture

Les messes et cérémonies à Kibeho intègrent des éléments de la culture rwan-
daise, comme des chants, danses, et percussions traditionnelles. Cette inté-
gration permet aux célébrations chrétiennes d’adopter une forme d’expression 
locale, rendant la liturgie plus accessible et signifiante pour les Rwandais. Ce 
syncrétisme liturgique manifeste le respect de la culture locale au sein des 
pratiques chrétiennes. Dans le domaine de la composition de la chanson li-
turgique, presque tous les musiciens rwandais composaient des chansons de 
style grégorienne. C’est après ces apparitions qu’ils ont créé le chant rythmé, 
qui invitent à la danse et au battement des mains49. Cette inculturation de la 

47	 Cf. Ibid.
48	 Cf. CEC, no 826.
49	 Cf. CEPR, Igitabo cy’umukristu, Pallotti-Presse, Kigali 1993, p. 385.



SIXIÈME CHAPITRE

– 290 –

musique dansante a une grande influence de Kibeho car ceux qui assistaient 
aux apparitions y ont vu et écouté les voyantes chanter et danser les chansons 
qu’elles disaient avoir apprises de la Vierge Marie50. L’auteur met les chants que 
la Vierge Marie aurait enseigné aux voyantes, chants qui, depuis, sont chantés 
et dancés dans les liturgies au Rwanda. Depuis, le style polyphonique et le 
style du rythme dansant s’alternent et se complètent merveilleusement dans 
les liturgies.

6.2.2.7. Les voyantes : ponts vivants entre foi et culture

Le rôle des visionnaires dans le processus d’inculturation à Kibeho est central. 
Les visionnaires de Kibeho ont joué un rôle clé dans le processus d’incultura-
tion des messages marials au Rwanda, grâce à leur statut social modeste, leur 
jeunesse et leurs origines rwandaises ont rendu le phénomène marial proche 
des habitants, facilitant ainsi l’appropriation du message universel de Marie. 
En utilisant la langue et les valeurs locales, les visionnaires ont permis de ré-
concilier foi chrétienne et culture rwandaise, faisant de Kibeho un modèle 
d’inculturation réussi dans le christianisme rwandais ainsi qu’africain.

6.2.2.7.1. Jeunes et enracinées dans leur culture

Ces voyantes vivaient dans une société fortement structurée autour de la fa-
mille, du clan et des traditions communautaires. Elles ont grandi dans un 
contexte où la solidarité, le respect des anciens et la vie spirituelle quotidienne 
façonnaient l’identité. Leur foi n’était pas théorique ou académique : c’était une 
foi incarnée, forgée par les prières du soir, les veillées autour du feu, les chants 
liturgiques, et la participation active à la vie paroissiale. Cette foi populaire, 
souvent transmise par les mères ou les grands-mères, a préparé leur cœur  
à recevoir un message d’en-haut avec confiance et disponibilité.

6.2.2.7.2. Des témoins crédibles et accessibles

Parce qu’elles étaient « filles du peuple », elles ne suscitaient ni méfiance ni 
distance. Leur langage simple, leur humilité, et leur transparence touchaient 
directement le cœur des Rwandais. Elles parlaient en kinyarwanda, avec des 
images tirées de la vie agricole, des récits traditionnels ou des proverbes connus. 

50	 Cf. Sinayobye, 2015, op. cit., pp. 201-206.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 291 –

Ainsi, chacun se sentait personnellement interpellé. Leur crédibilité ne venait 
pas de diplômes ni de statuts, mais d’une authenticité lumineuse. Elles ont 
montré que le message divin n’est pas réservé aux sages ou aux puissants, mais 
qu’il se déploie dans la vie ordinaire, accessible à tous.

6.2.2.7.3. Traductrices vivantes du divin

En recevant les messages célestes, ces jeunes filles ne se contentaient pas de les 
répéter mécaniquement. Elles les incarnaient. Par leurs larmes, leurs chants, 
leurs gestes spontanés, elles ont traduit un langage surnaturel en un langage 
humain, compris et ressenti par leur communauté. Leur rôle était celui d’in-
termédiaires : recevoir un message universel d’amour, d’appel à la conversion 
et à la réconciliation, et le transmettre dans un contexte profondément marqué 
par les tensions sociales et ethniques. Elles ont transformé les paroles de Marie 
en expérience vécue, en appel pressant et vibrant, qui touchait les consciences 
bien au-delà des mots.

6.2.2.7.4. Des modèles d’inculturation missionnaire

Sans l’avoir cherché, ces voyantes sont devenues des modèles vivants d’incul-
turation. Elles ont montré que la foi chrétienne, loin d’effacer les cultures lo-
cales, peut s’y enraciner, les purifier et les élever. Leur témoignage manifeste 
que l’Évangile n’est pas une greffe étrangère imposée, mais une semence divine 
qui pousse dans le terreau culturel d’un peuple. Leur vie continue d’inspirer 
les catéchistes, les prêtres, et les fidèles, qui y trouvent un exemple concret 
de mission : annoncer l’Évangile en respectant et en valorisant les richesses 
culturelles locales

6.2.2.7.5. Une continuité vivante

Aujourd’hui encore, la figure des voyantes résonne dans l’imaginaire spirituel 
rwandais. Elles rappellent la dignité des plus petits et la valeur de la simpli-
cité. Leur souvenir nourrit les pèlerinages à Kibeho et alimente la prière pour 
la paix et la réconciliation nationale. Elles incarnent la certitude que Dieu se 
révèle souvent à travers les voix humbles et discrètes, et que Son message reste 
vivant tant qu’il est porté par des cœurs ouverts. Leur existence nous enseigne 
que l’histoire de Kibeho n’est pas terminée : elle se poursuit chaque fois que la 
foi s’enracine dans une culture et transforme une vie.



SIXIÈME CHAPITRE

– 292 –

6.2.2.7.6. Institution d’un pèlerinage adapté à la spiritualité locale

Depuis les apparitions mariales de Kibeho, ce lieu est devenu un centre de pè-
lerinage majeur non seulement au Rwanda, mais aussi en Afrique et au-delà, 
attirant des fidèles de diverses régions rwandaises, d’autres pays africains, et 
du monde entier. Ce pèlerinage illustre un processus d’inculturation en inté-
grant des éléments de la spiritualité rwandaise et africaine dans le culte marial. 
Ainsi, Kibeho se transforme en un espace de dévotion où les traditions cultu-
relles locales, telles que la danse, les chants et les prières en langue vernacu-
laire, s’harmonisent avec la foi chrétienne, offrant une expérience spirituelle 
profondément enracinée dans la culture tout en restant ouverte à l’universalité 
du message marial.

6.2.2.7.7. La portée eschatologique et prophétique des messages  
	     de Kibeho

Les visions apocalyptiques révélées aux voyants de Kibeho, annonçant des 
souffrances à venir, trouvent un écho profond dans les traditions spirituelles 
rwandaises et africaines, où les visions prophétiques et la sagesse ancestrale oc-
cupent une place centrale. Dans ce contexte, la Vierge Marie apparaît comme 
une prophétesse, appelant le peuple rwandais à une prise de conscience collec-
tive et individuelle de son avenir spirituel et moral, afin d’éviter des tragédies. 
Ce rôle prophétique met en lumière la dimension eschatologique des messages 
de Kibeho, qui invitent à la repentance, à la prière et à la réconciliation, non 
seulement en préparation à la vie éternelle, mais aussi pour prévenir des crises 
terrestres imminentes.

6.2.3. Kibeho, laboratoire vivant de l’inculturation

Les apparitions de Kibeho n’ont pas seulement marqué un moment historique 
ou spirituel : elles ont donné naissance à un véritable laboratoire vivant de 
l’inculturation. Le sanctuaire, les pèlerinages, et les pratiques qui s’y dévelop-
pent témoignent d’une foi qui a pris chair dans une culture, et qui en retour  
la transforme.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 293 –

6.2.3.1. Un lieu de transformation spirituelle et culturelle

En étant un champ d’inculturation, Kibeho représente un lieu de transforma-
tion mutuelle entre le message de la foi chrétienne et la culture locale. Les 
pèlerins qui viennent à Kibeho vivent une expérience de foi profondément 
marquée par leur propre culture, tout en découvrant une spiritualité chré-
tienne universelle. Cette rencontre transforme non seulement les individus, 
mais enrichit également la manière dont la foi chrétienne s’exprime dans un 
contexte africain. L’inculturation n’est pas une simple adaptation passive du 
christianisme aux cultures locales, mais un processus dynamique de dialogue 
et d’enrichissement mutuel. En intégrant les valeurs, symboles et sensibilités 
rwandais, les apparitions mariales de Kibeho enrichissent l’expression de la 
foi catholique, la rendant plus universelle, inclusive et accessible aux diverses 
cultures. Ce processus met en lumière la capacité du christianisme à s’incar-
ner dans des contextes spécifiques, tout en permettant aux cultures locales de 
contribuer à l’universalité de l’Église. En cela, les apparitions mariales de Kibe-
ho illustrent comment la Vierge Marie peut se manifester de manière unique 
dans chaque culture, renforçant ainsi la reconnaissance et l’appréciation de la 
spécificité africaine au sein de l’Église universelle.

6.2.3.2. Une foi enracinée

Kibeho peut être vu comme un laboratoire de l’inculturation, où l’on expé-
rimente des façons de vivre la foi chrétienne dans un cadre culturel africain.  
Notre-Dame de Kibeho, comme le rappele J.R. Armogathe, « est un signe d’une 
espérance pour l’Afrique »51. Il faut prendre en compte le message – paix, ré-
conciliation, pardon – et sa réception populaire : elle dépasse le Rwanda, pays 
martyr, et se diffuse dans des pays voisins. Dans un continent en pleine crois-
sance démographique et politique, le message de Kibeho est un appel à la so-
lidarité des peuples dans un effort commun : le développement économique, 
sanitaire, éducatif passe par la paix52. Le sanctuaire de Kibeho est aujourd’hui 
un espace où la foi chrétienne se vit et s’exprime avec toute la sensibilité rwan-
daise. Les prières y sont récitées en kinyarwanda, accompagnées de chants 

51	 Cf. J.R. Armogathe, Notre-Dame de Kibeho, signe d’espérance pour l’Afrique, Commu-
nio 2021/1 N° 273, pp. 118-122.

52	 Cf. Ibid.



SIXIÈME CHAPITRE

– 294 –

traditionnels qui intègrent rythmes et mélodies locales. Les danses liturgiques, 
pratiquées en procession ou lors des grandes fêtes mariales, traduisent corpo-
rellement la joie, la supplication et la gratitude du peuple. Les pèlerins, venus 
de tout le pays et même d’autres régions d’Afrique, participent à des liturgies 
où le tambour, la gestuelle communautaire et les chants à réponse créent une 
atmosphère profondément incarnée. Ici, la foi n’est pas vécue comme une im-
portation étrangère ou un code rigide, mais comme une force vivante, enra-
cinée dans la terre, le rythme, la langue et les symboles propres au Rwanda. 
Cette foi enracinée permet aux fidèles de se reconnaître eux-mêmes dans leur 
chemin vers Dieu. Ils retrouvent leurs valeurs ancestrales de solidarité, de res-
pect, d’unité, transfigurées par l’Évangile. Kibeho devient ainsi un lieu où se 
vit l’harmonie entre le Ciel et la terre, entre la tradition et la nouveauté chré-
tienne. Les pratiques et les expressions de foi qui se développent à Kibeho 
peuvent influencer la manière dont le catholicisme se déploie dans d’autres 
régions d’Afrique, en montrant que le message de l’Évangile peut être vécu 
pleinement dans la diversité des cultures.

6.2.3.3. Une Église africaine qui rayonne

Au-delà du Rwanda, Kibeho rayonne comme un phare spirituel pour toute 
l’Afrique. Il est devenu un centre de pèlerinage continental, attirant des fidèles 
de divers pays venus chercher consolation, guérison et espérance. Ce sanc-
tuaire offre un exemple concret d’Évangile contextualisé : un message univer-
sel qui respecte et valorise la culture locale. À Kibeho, on voit que l’Église n’est 
pas simplement une institution importée d’ailleurs, mais une réalité vivante, 
africaine, qui parle la langue du cœur et s’habille des couleurs locales. Cette 
incarnation de la foi permet d’éviter les tensions entre christianisme et identité 
culturelle. Au contraire, elle montre que la foi peut devenir ferment de renais-
sance culturelle, source de paix et de réconciliation. Ainsi, Kibeho témoigne 
d’une foi à la fois profondément africaine et universellement chrétienne, où 
la joie, la danse, le chant, et le sens communautaire deviennent des chemins 
authentiques vers Dieu. L’Afrique, par Kibeho, offre au monde une leçon pré-
cieuse : la foi la plus forte est celle qui s’enracine, fleurit et rayonne à partir du 
cœur d’un peuple.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 295 –

6.3. Les limites et les défis de l’inculturation des apparitions  
	   de Kibeho

L’inculturation des apparitions de Kibeho représente une tentative significa-
tive d’harmoniser le message chrétien avec la culture rwandaise. Cependant, 
ce processus n’est pas exempt de limites et de défis, notamment en ce qui 
concerne les tensions entre certaines croyances traditionnelles rwandaises et 
les enseignements du christianisme.

6.3.1. Les limites de l’inculturation des apparitions de Kibeho

6.3.1.1. Conflits entre croyances traditionnelles et message chrétien

Au début du XIX ème siècle, nous dit Kamali, « tous les Rwandais pratiquaient 
la religion traditionnelle et croyaient en un Dieu unique, Imana, sensible à leur 
condition »53. La christianisation du Rwanda par les premiers missionnaires 
de la congrégation des Pères Blancs s’est opérée d’une manière conflictuelle car 
fondée sur des préjugés plutôt raciaux qui considéraient l’homme noir comme 
incapable de concevoir dans son esprit le vrai Dieu, le Dieu des rwandais ainsi 
rejeté alors qu’il ressemblait étrangement au Dieu d’Abraham54. Dès le départ, 
le missionnaire a défini son ennemi :il s’agissait essentiellement des pratiques 
sauvages des païens. Pour les combattre, il utilisa plusieurs armes, notamment 
le pouvoir politique, la contrainte et la force. Le groupe de convertis (abakris-
tu) s’est constitué en opposition aux païens (abapagani). Il y avait d’un côté 
les sauvés et de 1’autre les damnés. Les nouveaux convertis se définissaient 
aussi comme des étrangers aux valeurs culturelles de leurs ancêtres qu’ils dé-
nigraient systématiquement55.

Le message de la Vierge Marie à Kibeho appelle à une conversion sincère, 
demandant aux fidèles de se détourner des pratiques spirituelles traditionnel-

53	 Cf. F. Kamali, De la religion traditionnelle à la religion chrétienne au Rwanda : conflit 
entre deux cultures. Domination de la religion chrétienne, 2021, https://oeildhumanite.
com/index.php/en/societe/item/135-de-la-religion-traditionnelle-a-la-religion-chre-
tienne-au-rwanda-conflit-entre-deux-cultures-domination-de-la-religion-chretien-
ne, [03.03.2025].

54	 Cf. Ibid.
55	 Cf. Ibid., paragraphe de conclusion.



SIXIÈME CHAPITRE

– 296 –

les perçues comme incompatibles avec la foi chrétienne, telles que la consul-
tation des guérisseurs traditionnels, la participation à des rituels ancestraux 
(Guterekera et kubandwa). Ces pratiques, profondément enracinées dans la 
culture rwandaise, sont souvent considérées comme essentielles pour résou-
dre des problèmes de santé, d’harmonie sociale ou de protection spirituelle56. 
Ces appels à l’abandon de certaines pratiques ancestrales peuvent être vécus 
comme une forme de rupture culturelle, créant des résistances ou des frictions 
au sein des communautés. Dans la tradition rwandaise, les ancêtres occupent 
une place centrale en tant qu’intercesseurs entre les vivants et les forces spi-
rituelles. Ce rôle peut parfois entrer en tension avec le message chrétien qui 
insiste sur le rôle unique du Christ et de la Vierge Marie comme médiateurs 
divins.

6.3.1.2. Réactions des fidèles et de l’Église face à ces tensions

L’Église au Rwanda et les messages de Kibeho tentent d’intégrer certains as-
pects neutres ou positifs de la culture locale, comme l’importance de la 
communauté, le respect des anciens et la quête d’harmonie spirituelle. Ces 
éléments sont revalorisés dans un cadre chrétien, notamment à travers les li-
turgies inculturées, les chants et danses traditionnels intégrés dans le culte, et 
la reconnaissance de la richesse culturelle locale. Malgré cela, de nombreux 
fidèles continuent à vivre une forme de double appartenance religieuse, com-
binant pratiques chrétiennes et coutumes traditionnelles. Cette coexistence 
témoigne de l’attachement des Rwandais à leur héritage culturel, mais aussi de 
l’incapacité de l’inculturation à répondre à tous les besoins spirituels ressentis 
par les communautés.

6.3.1.3. Les défis non résolus de l’inculturation

L’appel de Marie à rejeter les pratiques non chrétiennes pourrait parfois être 
interprété comme une condamnation globale des traditions rwandaises. Cette 
perception peut provoquer un rejet ou une méfiance vis-à-vis du christianisme 
parmi certains segments de la population, notamment ceux qui restent atta-

56	 Pour des informations plus détaillées, je recommande le livre de Simon Bizimana et 
Jean Baptiste Nkulikiyinka, Le culte de Ryangombe au Rwanda :Une étude ethnogra-
phique, Musée royal de l’Afrique centrale, Tervuren (Belgique) 2018.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 297 –

chés aux traditions ancestrales. Dans certaines régions rurales, l’Église peine  
à offrir un accompagnement pastoral suffisant pour répondre aux besoins spi-
rituels des fidèles, notamment sur des questions liées à la santé, à la fertilité 
ou aux malédictions, pour lesquelles les guérisseurs traditionnels restent des 
figures de recours.

6.3.1.4. Vers une réconciliation entre culture et foi

Certaines initiatives pastorales cherchent à valoriser ce qui est compatible dans 
les traditions locales tout en éduquant sur les aspects jugés contraires à l’Évan-
gile. Korman explique que « longtemps, l’Eglise catholique fut en effet accusée 
de vouloir faire table-rase des cultures où se trouvaient les missionnaires »57. 
Le même auteur continuant en disant ceci :

On ne peut comprendre cette évolution de la reconciliation entre la cultu-
re et la foi, sans rappeler le rôle important du Concile de Vatican II dans 
l’évolution de la pastorale. Le concile qui fut ouvert par le pape Jean XXIII 
en 1962 et clos sous le pontificat de Paul VI en 1965, est généralement 
considéré comme l’un des principaux moments d’ouverture de l’Eglise ca-
tholique. C’est en particulier le cas vers les autres religions et autres cultu-
res. C’est à partir de Vatican II que fut autorisée la traduction du missel 
romain dans de nombreuses autres langues58.

Les rituels de bénédiction ou les cérémonies de réconciliation communau-
taire peuvent être christianisés pour répondre aux attentes culturelles tout en 
restant fidèles au message de l’Église. L’Église favorise de plus en plus un dialo-
gue entre théologiens, anthropologues et leaders communautaires pour mieux 
comprendre les valeurs profondes des pratiques traditionnelles et les intégrer 
dans une perspective chrétienne plutôt que de les rejeter en bloc. L’incultura-
tion des apparitions de Kibeho demeure donc une oeuvre en cours, marquée 
par des réussites mais aussi des tensions non résolues. Si certains éléments de 
la culture rwandaise ont été harmonieusement intégrés dans la foi chrétienne, 
d’autres, comme les pratiques spirituelles traditionnelles, continuent de susci-
ter des frictions. La réconciliation entre ces deux sphères exige une approche 

57	 Cf. R. Korman, “Foi et Culture” Rwanda, 2011, https://doi.org/10.58079/tukv, [03.03. 
2025]

58	 Cf. Ibid.



SIXIÈME CHAPITRE

– 298 –

pastorale patiente et inclusive, respectueuse à la fois de l’universalité du mes-
sage chrétien et des spécificités culturelles locales.

6.3.2. L’inculturation des apparitions de Kibeho face aux défis  
            contemporains

L’inculturation des apparitions de Kibeho, qui repose sur l’intégration des va-
leurs culturelles rwandaises et du message chrétien, fait face à des défis signi-
ficatifs dans un Rwanda en pleine modernisation. Ce processus d’évolution 
socioculturelle et de globalisation pose la question de savoir si cette incultura-
tion demeure pertinente pour les nouvelles générations.

6.3.2.1. Un contexte de modernisation et de globalisation

La mondialisation expose les jeunes Rwandais à des influences culturelles ex-
térieures qui mettent souvent l’accent sur des valeurs individualistes, matéria-
listes et sécularisées. Mukamuligo l’explique :

La jeunesse rwandaise évolue aujourd’hui dans un monde de plus en plus 
globalisé, marqué par une accélération des échanges culturels, en particu-
lier à travers les réseaux sociaux. Cela a entraîné un glissement progressif 
des valeurs traditionnelles vers des comportements plus individualistes 
et parfois un manque de respect envers les aînés et les autres membres de 
la société. Le respect, une valeur jadis profondément enracinée dans la 
culture rwandaise, semble aujourd’hui s’effriter59.

Ces idéologies entrent en tension avec les valeurs communautaires, spiri-
tuelles et de simplicité promues par le message de Kibeho. Avec la modernisa-
tion, les jeunes générations accordent souvent plus d’importance à l’éducation, 
à la réussite économique et aux loisirs numériques qu’aux pratiques spirituelles 
traditionnelles, réduisant leur engagement envers les pèlerinages et les rituels 
associés à Kibeho. Le Rwanda urbain se distingue par un mode de vie qui 
s’éloigne des traditions rurales. Or, Kibeho reste fortement ancré dans une  
spiritualité qui valorise la simplicité rurale et la vie communautaire, ce qui 
peut sembler déconnecté des réalités des jeunes citadins.]

59	 Cf. B. Mukamuligo, La Jeunesse rwandaise : Bâtisseurs de demain, 2024, https://fr.igihe.
com/La-Jeunesse-rwandaise-Batisseurs-de-demain.html, [03.03.2025].



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 299 –

6.3.2.2. Un affaiblissement de la transmission intergénérationnelle

Dans la société rwandaise, les personnes âgées ont longtemps joué un rôle ma-
jeur et ont servi d’intermédiaires entre ces derniers et les jeunes dans la trans-
mission des valeurs culturelles. C’est ce que rappelle la Ministre à la Primature 
en charge de la Famille et de la Promotion du Genre :

On sait que ces personnes âgées ont un important rôle à jouer en tant que 
personnes chargées de transmettre les valeurs traditionnelles et la sagesse. 
Les connaissances qu’elles possèdent sont essentielles au développement 
des stratégies permettant à la communauté d’opérer des changements.  
Or, le fait qu’elles soient confinées à la maison, oubliées ou incapables 
d’accéder aux autres membres de la famille, ne favorise pas la symbiose 
souhaitée60.

Avec les défis actuels surtout la mondialisation et l’individualisme ches les 
jeunes et l’abandon chez les générations plus âgées, souvent les gardiennes de 
ces traditions et des pratiques religieuses, peinent parfois à transmettre ces 
valeurs aux jeunes. Ce manque de continuité affecte l’attachement des jeunes 
au message de Kibeho et à son ancrage culturel rwandais. Pour certains jeunes, 
les apparitions mariales de Kibeho, avec leur mise en garde eschatologique  
et leur appel à la repentance, peuvent sembler éloignées de leurs préoccupa-
tions modernes ou paraître moins crédibles face à une culture marquée par  
le scepticisme.

6.3.2.3. Défis pour maintenir une inculturation durable

L’intégration des valeurs rwandaises dans le culte marial pourrait être affaiblie 
si l’on n’insiste pas sur leur pertinence contemporaine. Par exemple, des pra-
tiques comme les chants et danses traditionnels dans le cadre du pèlerinage 
risquent d’être marginalisées si elles ne sont pas valorisées auprès des jeunes 
générations. Les jeunes, influencés par la modernité, peuvent percevoir l’appel 
à la repentance ou à la vie spirituelle comme incompatible avec une vision du 
monde qui privilégie le progrès matériel et le développement technologique.

60	 Cf. Republique du Rwanda, Ministre à la Primature Chargé de la Promotion de la 
Famille et du Genre, 2005, op.cit., p.6-7.



SIXIÈME CHAPITRE

– 300 –

6.4. Quelques solutions pour préserver l’inculturation  
	   des apparitions de Kibeho dans un Rwanda moderne

6.4.1. La nouvelle évangélisation dans l’Eglise du Rwanda

Depuis le pontificat de Jean-Paul II, le terme de « Nouvelle Evangélisation » 
est devenu comme un leitmotiv dans la pastorale de toute l’Eglise. Il sera donc 
l’une de ses priorités. Notons en passant que ce concept de « Nouvelle Evangé-
lisation » n’est pas synonyme de «réévangélisation » si nous abondons toujours 
dans la logique de ce souverain pontife. Pourquoi une Nouvelle Evangélisation 
dans l’Eglise ?

Depuis que le pape Jean-Paul II a commencé à parler de la « Nouvelle 
Evangélisation», de nombreuses personnes, notamment des catholiques qui 
s’intéressent à tout ce qui se passe dans l’Eglise, se sont interrogés sur ce que 
signifie ce concept, son bien-fondé et sa nouveauté, ainsi que la nature de cette 
exigence missionnaire par rapport à l’évangélisation qui se faisait comme com-
munément dans l’Eglise. On peut ensuite se demander pourquoi ce souverain 
pontife a tant insisté sur cette notion. Si on fait l’analyse de certains écrits de 
JeanPaul II concernant la physionomie de l’Eglise et du monde, à l’époque du 
début de son pontificat, on se rend compte que la «Nouvelle Evangélisation» 
dont il est le promoteur, était nécessaire pour pouvoir donner un nouveau 
souffle à l’Eglise, afin que celle-ci puisse continuer sa mission d’être le signe du 
royaume parmi les hommes. Ainsi, par exemple, dans l’Exhortation apostoli-
que Christifideles Laici, Jean-Paul II a déclaré que « l’Eglise est en train de vi-
vre aujourd’hui un moment magnifique et dramatique de l’histoire, dans l’im-
minence du troisième millénaire»61. Et dans sa Lettre-encyclique Redemptoris 
Missio, le même pape a souligné quelque chose de semblable en ces termes: 
«Notre époque est tout à la fois dramatique et fascinante»62. D’après Jean-Paul 
II, l’époque dramatique dont il parle est constituée du fait que, en regardant en 
face le monde d’aujourd’hui, on s’aperçoit que les situations économiques, so-
ciales, politiques et culturelles présentent des problèmes et des difficultés très 
graves. Dans Christifideles Laici, Jean-Paul II poursuit en disant: «Comment 
ne pas penser à la diffusion persistante de l’indifférence religieuse et de l’athéis-

61	 Cf. CL, n°3.
62	 Cf. RMis, n° 38.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 301 –

me sous les formes les plus variées, en particulier sous la forme, aujourd’hui 
peut-être la plus répandue du sécularisme»63. Jusqu’ici Jean-Paul II avait parlé 
de la «Nouvelle Evangélisation» aux Eglises des pays de vielle chrétienté’ mais 
il n’a pas manqué de parler aussi de la nécessité de ce concept dans des Eglises 
jeunes. Il l’a affirmé en ces termes: «Il existe enfin une situation intermédiaire, 
surtout dans les pays de vielle tradition chrétienne mais parfois aussi dans les 
Eglises plus jeunes, où des groupes entiers de baptisés ont perdu le sens de la 
foi vivante ou vont jusqu’à ne plus se reconnaître comme membres de l’Eglise, 
en menant une existence éloignée du Christ et de son Evangile. Dans ce cas il 
faut une ‘nouvelle évangélisation’»64. Cette Nouvelle Evangélisation dans les 
Eglises jeunes dont parle Jean-Paul II concerne aussi l’Eglise du Rwanda parce 
qu’il y a inévitablement des défis à relever.

L’Eglise du Rwanda a besoin de répondre positivement à cet appel lancé par 
Jean-Paul II sur la Nouvelle Evangélisation. Pour le cas justement de l’Eglise 
de notre pays, le successeur de Jean-Paul II, le pape Benoit XVI s’est interrogé 
sur la manière dont le christianisme est vécu au Rwanda et même au Burundi 
en ces termes: « C’est une honte pour nous que des pays catholiques comme le 
Rwanda et le Burundi soient devenus le théâtre des pires atrocités. Il nous faut 
donc beaucoup réfléchir à ce que nous pouvons faire pour que l’Evangile influe 
plus fortement sur la vie sociale »65. Prenant en compte la place de l’incultu-
ration de l’Evangile, surtout à partir de Vatican II, l’Eglise n’a cessé d’insister 
sur la nécessité de l’inculturation afin que le message du Christ soit écouté et 
accueilli par chaque peuple et à son tour, et que celui-ci puisse exprimer à sa 
manière comment il peut accueillir ce message. Le Concile Vatican II n’a pas 
ignoré l’importance de l’inculturation. Il parle de la pluralité des cultures qui 
trouvent leur source dans la façon particulière de pratiquer sa religion66. Avant 
la tenue de Vatican II, le pape Jean XXIII avait bien montré que «l’Eglise ne 
s’identifie à aucune culture, même pas à la culture occidentale, à laquelle elle 
a été liée par son histoire»67. Le pape Paul VI, juste après le Synode de 1974, 

63	 Cf. CL, n° 4.
64	 Cf. RMis, n° 33.
65	 Cf. J. Ratzinger, Le sel de la terre. Le christianisme et l’Eglise catholique au seuil du troi-

sième millénaire, Flammarion/Cerf, Paris 1997, p.147.
66	 Pour bien comprendre comment le Concile Vatican II accorde une importance capi-

tale à l’inculturation de l’Evangile, on peut lire la Constitution pastorale Gaudium et 
Spes n° 53,3.

67	 Cf. PP, n° 17.



SIXIÈME CHAPITRE

– 302 –

dans son Exhortation apostolique post-synodale Evangelii nuntiandi, va parler 
de l’évangélisation des cultures68. Mais nous voyons que c’est le pape Jean-Paul 
II qui, le premier, a utilisé le terme «inculturation» dans sa Lettre-encyclique 
Slavorum Apostoli69. Dans cette encyclique, Jean-Paul II définit «l’incultu-
ration» comme «l’incarnation de l’Evangile dans les cultures autochtones, et 
en même temps l’introduction de ces cultures dans la vie de l’Eglise»70. Dans 
sa Lettre-encyclique Redemptoris missio, Jean-Paul II poursuit en définissant 
«l’inculturation» comme «une intime transformation des authentiques valeurs 
culturelles par leur intégration dans le christianisme, et l’enracinement du 
christianisme dans les diverses cultures humaines»71. Le théologien béninois 
Efoé Julien Penoukou, quant à lui, entend par «inculturation», «une volonté 
et un effort concret pour évangéliser nos traditions, convertir nos mentalités, 
bref purifier et mûrir toute notre culture au regard de la Bonne Nouvelle de 
salut apportée par Jésus Christ»72. Dans son ouvrage L’urgence de l’incultura-
tion du message chrétien dans la tradition rwandaise, Mbonyintege analyse la 
notion de choc culturel, qui découle de l’opposition entre les traditions rwan-
daises et l’évangélisation chrétienne. Il met en lumière les tensions provoquées 
par l’abandon ou la marginalisation de certaines valeurs culturelles locales au 
cours du processus de christianisation. Il affirme notamment :

Il faut d’abord saisir le choc culturel que le peuple rwandais a connu lors de 
l’arrivée des colons et des missionnaires […], avec l’activité missionnaire, 
de commun accord avec l’occupation coloniale, devenir chrétien n’est pas 
seulement une conversion au christianisme, mais c’est encore, et peut-être 
plus un abandon total d’ « imico ya kinyarwanda » (des moeurs rwan-
daises), soupçonnées à tort ou à raison d’être porteuses du paganisme73.

Ce choc culturel» dont il parle a eu des conséquences néfastes pour la récep-
tion de la Bonne Nouvelle non seulement au Rwanda mais aussi dans d’autres 

68	 Cf. EN, n° 20.
69	 Nous trouvons ce terme « inculturation » pour la première fois dans la Lettre-encycli-

que Slavorum Apostoli du 2 juin 1985, n° 21, en 1985.
70	 Cf. SA, n° 21.
71	 Cf. RMis, n° 52.
72	 Cf. E.J. Penoukou, Les Eglises d’Afrique. Propositions pour l’avenir, Ed. Karthala, Paris 

1984, p. 43.
73	 Cf. S. Mbonyintege, « L’urgence de l’inculturation du message chrétien dans la tradition 

rwandaise », in Urunana n° 56, Pâques 1986, p. 22.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 303 –

pays africains où l’évangélisation s’est faite en minimisant l’importance des  
éléments culturels positifs de chaque pays. Dans le cas de notre pays, comme 
les premiers missionnaires ne connaissaient pas la culture rwandaise. Aussi 
pour évangéliser, comme l’affirme Augustin Misago, l’attitude adoptée sem-
ble avoir été de condamner tout en bloc, sans aucune explication. Point n’est 
besoin de rappeler que déjà dans le domaine du vocabulaire chrétien on évita 
pendant longtemps d’employer le terme rwandais « Imana », préférant, pour 
désigner Dieu, celui de « Mungu », importé de l’étranger74. Cette condamna-
tion en bloc des éléments culturels comme base d’une véritable évangélisation 
est évoquée aussi par Mbonyintege, quand il dit: «Vis-à-vis des apports cultu-
rels que les Rwandais pouvaient donner aux moyens d’évangélisation, l’attitude 
a évolué de l’ignorance au mépris envers les moyens culturels locaux. Ensuite 
ce fut le passage à la curiosité de connaître les traditions paϊennes pour les 
réprimer davantage»75.

Le Rwandais évangélisé, explique Gahonzire, est donc resté entre deux 
mondes, c’est-à-dire il pratique en même temps la religion du dimanche, à la  
messe, et les pratiques ancestrales incompatibles avec l’Evangile chez lui. Le 
phénomène de l’inculturation dans l’Eglise du Rwanda comme processus, 
à l’heure actuelle, a besoin d’être accéléré parce que l’Eglise de notre pays, 
confrontée aux changements politiques, économiques, sociologiques et ecclé-
siaux, est invitée à redéfinir la mission qui lui est propre, dans une société en 
mutation76. Le même auteur continuant en donnant Quelques préalables à la 
véritable inculturation au Rwanda :

Aujourd’hui compte tenu des mutations qu’il y a eu dans notre pays, il 
faudrait que les autorités de l’Eglise du Rwanda fassent de leur mieux pour 
pouvoir valoriser le processus de l’inculturation si on veut éviter de prê-
cher dans le désert. Mais pour que ces efforts puissent aboutir à des résul-

74	 Cf. A. Misago, « Evangélisation et culture rwandaise, vingt ans après Vatican II », in 
Auteurs variés (AA.VV), L’Eglise du Rwanda, vingt ans après le Concile Vatican II, 
Pallotti-Presse, Kigali 1987, pp. 13-14.

75	 Cf. S. Mbonyintege, Pour qu’ils aient la vie en plénitude. D’une religion pour la vie à la 
plénitude de vie en Jésus Christ chez les Rwandais, Thèse de Doctorat, Université Pon-
tificale Grégorienne, Rome 1983, p. 29.

76	 Cf. J. Gahonzire, Les défis de la Nouvelle Evangélisation au Rwanda, in Servizio di Do-
cumentazione e Studi sulla Missione Globale (SEDOS) Vol. 46, no. 9/10, Rome 2014, 
pp. 232-233.



SIXIÈME CHAPITRE

– 304 –

tats tangibles, il faut qu’une attention particulière soit portée sur les deux 
préalables essentiels suivants: La mise sur pied de la commission pour la 
culture et La nécessité d’une étude théologique de la culture rwandaise77.

L’Église rwandaise, consciente de sa mission prophétique, est appelée  
à inscrire Kibeho au cœur même de sa démarche de nouvelle évangélisation. 
Cela implique : Intégrer le message de Kibeho dans la pédagogie ecclésiale : 
catéchèses, homélies, retraites spirituelles et mouvements de jeunes peuvent 
s’en inspirer pour rendre la foi plus concrète et incarnée. Former les jeunes 
générations à une foi enracinée et vivante : il s’agit de leur montrer que la foi 
chrétienne ne s’oppose pas à leur culture, mais qu’elle peut la transfigurer et la 
rendre plus humaine, plus fraternelle, plus ouverte à Dieu. Réveiller la créati-
vité spirituelle : chants, danses, arts visuels et traditions orales peuvent deve-
nir des vecteurs puissants pour transmettre le message évangélique dans un 
langage que chacun peut comprendre et aimer. Ainsi, Kibeho peut devenir 
une « école d’inculturation », un laboratoire vivant pour toute l’Afrique, of-
frant un modèle d’annonce de l’Évangile qui respecte l’âme d’un peuple tout en 
l’ouvrant à l’universalité du salut.

6.4.2. La mise sur pied de la commission pour la culture

De nos jours, beaucoup d’hommes d’Eglise qui exercent leur mission au 
Rwanda (évêques, prêtres autochtones ou étrangers, religieux …) regrettent 
que l’évangélisation ait rencontré et rencontre même aujourd’hui toute une 
série d’obstacles au niveau de l’inculturation. De nombreux chrétiens rwandais 
n’arrivent pas à opérer un discernement dans leur culture, afin d’y découvrir ce 
qui est compatible avec la foi chrétienne. 

Pour accompagner ce processus délicat et essentiel, il serait souhaitable 
de mettre en place une commission permanente dédiée à la culture et à l’in-
culturation au sein de l’Église locale. Cette commission aurait pour missions 
principales d’analyser les éléments culturels présentant une compatibilité avec 
la foi chrétienne, afin de proposer des orientations concrètes pour une incultu-
ration authentique. Dans ce cadre, elle veillerait à la valorisation et à la sauve-
garde des expressions culturelles dans la liturgie et la vie pastorale en encoura-
geant particulièrement l’utilisation de la langue kinyarwanda, des instruments  

77	 Cf. Ibid., p. 243.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 305 –

traditionnels, des symboles locaux dans les célébrations liturgiques et les ras-
semblements ecclésiaux, favorisant ainsi une expression de la foi enracinée 
dans la culture du peuple tout en deumeurant fidèle à l’esprit de l’Évangile. 
Cette commission aurait encore une mission d’élaborer des programmes de 
formation spécifiques pour les prêtres, religieux, catéchistes et responsables 
laïcs : ces formations aideraient à comprendre les richesses et les limites de la 
culture rwandaise, et à discerner comment intégrer les valeurs positives sans 
compromis avec la foi. L’autre dernière mission de cette commission est de 
favoriser des recherches théologiques et anthropologiques : en collaboration 
avec les universités et les centres spirituels, pour approfondir le sens et les en-
jeux de l’inculturation dans un contexte africain contemporain.

L’objectif ultime est clair : que la foi ne soit plus perçue comme un « pro-
duit importé », étranger aux réalités rwandaises, mais comme une semence 
divine plantée dans le sol vivant du peuple, appelée à porter du fruit en abon-
dance. Ainsi, à travers une démarche structurée et audacieuse, l’expérience de 
Kibeho pourra continuer à inspirer et à nourrir la vie spirituelle, culturelle et 
missionnaire de l’Église au Rwanda et en Afrique. C’est ce que Gatare, prêtre 
rwandais propose aussi en ces termes: «… il ne suffit pas de s’attacher à la 
pleine compréhension des réalités de la foi, il faut aussi chercher à comprendre 
les réalités culturelles impliquées dans l’évangélisation pour pouvoir réaliser 
‘un mariage intime entre l’Evangile et la culture’»78. Comme la culture a quel-
que chose à apporter à l’Evangile, celui-ci, à son tour, a à apporter à la culture. 
Renouvellement du langage et des pratiques : Adapter les enseignements de 
Kibeho pour répondre aux préoccupations modernes des jeunes, comme les 
questions de justice sociale, de développement durable et de réconciliation 
nationale, pourrait revitaliser l’intérêt pour ces messages. Usage des nouvelles 
technologies : Utiliser les plateformes numériques pour partager les messages 
et valeurs de Kibeho permettrait de toucher une génération connectée. Des vi-
déos, podcasts ou applications mobiles peuvent transmettre les enseignements 
dans un format attrayant pour les jeunes. Intégration dans les programmes 
éducatifs : L’histoire et la signification des apparitions de Kibeho pourraient 
être davantage intégrées dans le système éducatif rwandais pour sensibiliser 
les jeunes à leur importance spirituelle et culturelle. Valorisation de l’identité 
culturelle : Lier Kibeho à une fierté culturelle nationale pourrait renforcer son 

78	 Cf. T. Gatare, « La problématique de l’inculturation dans la perspective de la nouvelle 
évangélisation », in Urunana n° 87, juillet 1997, p. 16.



SIXIÈME CHAPITRE

– 306 –

attrait, en montrant comment ce lieu incarne à la fois les valeurs chrétiennes  
et l’héritage rwandais. Comme nous l’avons dit, jusqu’à présent, il y a eu quel-
ques initiatives privées et isolées au niveau de la recherche sur la culture rwan-
daise. Et, on ne sait pas ce qui a empêché ces initiatives de continuer. Voilà 
donc l’une des tâches que l’on peut assigner à la commission pour la culture, 
dont nous avons parlé plus haut. L’étude théologique dont il est question per-
mettrait, comme l’appuie cette idée Tharcisse Gatare, de «considérer la culture 
du point de vue théologique pour y discerner les obstacles, mais aussi des po-
tentialités par rapport à la réception de l’Evangile»79. Voyons comment Ru-
kamba, prêtre rwandais, parle de l’importance de cette étude théologique:

Quant à l’étude de notre culture, elle aura à éclairer les fidèles sur les 
constituantes de la tradition rwandaise qui sont compatibles avec la foi 
chrétienne. Ici, il faut préciser aux chrétiens que quand on reconnaît, dans 
le culte des ancêtres, des pierres d’attente du christianisme, il ne s’agit pas 
d’embrasser à bras ouverts tous les éléments qui le composent ou d’encen-
ser toutes les intentions ou motivations qui le provoquent»80.

Cette étude théologique permettrait donc de favoriser une bonne confron-
tation entre l’Evangile et la culture rwandaise afin d’aider la Bonne Nouvelle 
du Christ à porter un jugement critique sur les éléments positifs et négatifs 
de cette culture. Cela éviterait le conflit permanent qui existe entre ces élé-
ments négatifs et l’Evangile. En conséquence, le chrétien rwandais mettrait de 
côté les contre- valeurs que contient cette culture et accueillerait les valeurs 
positives de cette culture qui lui permettent d’être guidé par l’Evangile sans 
difficulté81. L’inculturation des apparitions de Kibeho demeure donc un défi 
dans un Rwanda marqué par la modernisation et la mondialisation. Bien que 
des tensions existent, des efforts ciblés pour adapter le message et valoriser son 
importance culturelle et spirituelle peuvent aider à maintenir sa pertinence 
auprès des jeunes générations. La clé réside dans un dialogue renouvelé entre 
tradition et modernité, offrant aux jeunes une vision du message de Kibeho 
qui parle à leurs aspirations contemporaines tout en restant fidèle à ses racines 
spirituelles et culturelles.

79	 Cf. Ibid., p. 17.
80	 Cf. I. Rukamba, « Le rite du culte des ancêtres (guterekera), prélude à la communion 

chrétienne », in Urunana n° 66, juillet 1989, p. 18.
81	 Cf. J. Gahonzire, 2014, op. cit., pp. 235-244.



LÀ OÙ LA FOI PREND RACINE DANS LA CULTURE

– 307 –

Conclusion

Kibeho illustre parfaitement que la foi se vit et se transmet au cœur de la cultu-
re. L’inculturation n’est pas une adaptation superficielle : elle implique une im-
mersion dans le langage, les symboles, les gestes, les rites et les relations socia-
les du peuple. Marie, par sa présence, son langage et sa maternité, a incarné 
cette inculturation, rendant le divin accessible, compréhensible et proche de 
chaque Rwandais. Les voyantes jouent un rôle central dans ce processus, en 
traduisant le message divin dans la culture et en rendant visible la rencontre 
entre le Ciel et la terre. Les rites, la prière, les célébrations liturgiques et le pè-
lerinage montrent que l’Église peut intégrer harmonieusement les expressions 
culturelles locales sans compromettre la foi. Cependant, l’inculturation com-
porte des défis : la modernisation, l’affaiblissement de la transmission cultu-
relle et les tensions entre traditions et christianisme demandent vigilance et 
discernement. Les solutions proposées — commissions pour la culture, éduca-
tion religieuse adaptée, promotion de la nouvelle évangélisation — montrent 
que l’inculturation peut être préservée et approfondie, même dans un contexte 
en mutation. Kibeho demeure ainsi un lieu de transformation spirituelle et 
culturelle, où la foi prend racine, se déploie dans la société, et prépare l’Église 
africaine à rayonner dans le monde.





– 309 –

SEPTIÈME CHAPITRE

KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL  
AUX CRIS D’UN PEUPLE  

(1981–1989)

INTRODUCTION 

Les apparitions de Kibeho, survenues entre 1981 et 1989, ne sont pas seulement 
un phénomène spirituel : elles constituent une réponse divine à la souffrance, 
aux crises et aux besoins profonds du peuple rwandais. Dans un contexte mar-
qué par des tensions sociales, des inégalités et des traumatismes, Marie inter-
vient comme mère, éducatrice et guide spirituel, offrant une pédagogie pleine 
de tendresse et de profondeur.

Ce chapitre se concentre sur le sens théologique et prophétique des ap-
paritions, montrant comment Marie utilise la foi, la prière et la conversion 
comme instruments de renaissance intérieure et de réconciliation nationale. 
Nous analyserons également comment le message s’articule avec la culture lo-
cale, rappelant les valeurs ancestrales, protégeant la langue et l’identité rwan-
daises, et adressant un appel clair aux gouvernants pour la justice, la fidélité 
et la dignité humaine. Ce chapitre montre que Kibeho n’est pas un événement 
isolé : c’est une réponse miséricordieuse et culturelle, profondément enracinée 
dans le Rwanda, qui vise à transformer le cœur des individus, des familles et 
de la nation tout entière.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 310 –

7.1. Le sens théologique des apparitions mariales 

7.1.1. Une pédagogie divine

Une apparition est communément définie comme la manifestation visible 
d’une entité invisible, où la personne voyante perçoit en esprit ou de manière 
concrète des images ou scènes que les autres ne peuvent voir, à moins de béné-
ficier de dons particuliers. Les apparitions mariales se distinguent par l’inter-
vention spécifique de la Vierge Marie, transmettant un message divin à travers 
sa présence visible à des individus ou groupe de personnes, pour le bien de 
toute la communauté1. 

Au contact de tout ce qui se passe actuellement dans l’Eglise, nous rap-
pelle Louis Lochet, “le courant de la piété mariale, centré vers les lieux des 
apparitions2 et ces apparitions de la Vierge Marie ne cesse jamais se multi- 
plier ”3. Car, par son amour infinie, Dieu continue dans nos jours de montrer 
son intervention encore directement dans les affaires humaines par des voix, 
des visions, des apparitions, des locutions, des miracles, des signes et des pro-
diges. Il utilise les autres comme catalyseurs pour que ces signes se réalisent : 
les anges, les saints et la Bienheureuse Vierge Marie, celle qui a été donnée une 
gloire unique, qui dépasse celle de toute autre créature : Reine du Ciel et de 
la Terre, elle est avant tout Mère de Dieu et Mère des hommes. Dieu veut que 
nous allions à Lui par elle, comme il est venu à nous par elle4.

7.1.2. Un dessein miséricordieux

Depuis les premiers siècles de l’histoire de l’Église, Marie est apparue dans 
diverses régions du monde et en des moments cruciaux de l’histoire de l’hu-
manité. Le XXe siècle, marqué par l’avènement des médias de masse, a vu une 
recrudescence des apparitions mariales en réponse aux crises mondiales, aux 

1	 Cf. A. Tambourgi, 2010, op. cit., p. 17.
2	 Cf. L. Lochet, Apparitions, : présence de Marie à notre temps, Desclée de Brouwer, 

1957, p. 115.
3	 Cf. R. Laurentin, The Apparitions of the Blessed Virgin Mary today, Paris, 1991, p. 9.
4	 Cf. A. E. Graham, Compendium of Miraculous: An Encyclopedia of Revelation, Marian 

Apparitions, and Mystical Phenomena, United States of America, 2013, p. 8.



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 311 –

injustices sociales, aux guerres et aux bouleversements politiques. En ces temps 
tourmentés où le monde semblait s’égarer, les apparitions mariales agissent 
comme un appel urgent à la conversion, à la prière et au retour à Dieu, mon-
trant que la Providence divine est toujours présente, même au milieu des plus 
sombres tourments. C’est pourquoi il est temps d’écouter, de se réveiller, de 
secouer la léthargie des fidèles pour se tourner vers l’Église du Christ, vers Ma-
rie qui nous mène vers lui (un des éléments de justification des apparitions)5.  
Biziyaremye ajoute que plusieurs auteurs affirment que les apparitions maria- 
les sont fréquentes en période de crise, par exemple en cas de guerre, conflit 
social ou changement social traumatisant, famine ou maladie généralisée, 
comme si le Seigneur, dans ces situations très difficiles, voulait donner aux ha-
bitants du monde un signe de sa présence parmi eux en envoyant Marie pour 
les aider et les préserver de tous les dangers. Fait notable, la Sainte Vierge est 
apparue à plusieurs reprises et en divers endroits, en particulier au 20e siècle, 
considéré comme la période la plus sanguinaire et la plus difficile de l’histoire 
où tant de guerres cruelles ont fait verser beaucoup de sang6.

Comme l’explique Diana Montagna, six jours après la dernière apparition 
de la Vierge Marie à Fatima, le père Laurentin qui est né le 19 Octobre 1917, 
a parcouru le monde entier pour enquêter sur ces événements surnaturels en 
en voulant répondre la question « Pourquoi la Vierge Marie elle est si présente 
auprès de nous en ce XXe siècle ». Les resultants de ses voyages, dit Dianna, 
ont affirmé que ces nombreuses apparitions mariales étaient un appel urgent  
à notre monde qui court vers son autodestruction. « Il y a de graves et sérieu-
ses situations dans le monde aujourd’hui. Il y a donc de nombreuses raisons 
pour lesquelles la Vierge Marie apparaît et viens nous avertir » a-t-il affirmé. 
« Le monde a rejeté Dieu. Il se livre tranquillement au péché. C’est comme si 
nous étions en train de couper la branche de l’arbre sur laquelle nous sommes 
assis. Aujourd’hui nous vivons les conséquences de cela. Le monde se détruit  
à cause du péché, et nous ne pouvons pas sortir de cette situation par nous-
mêmes. La Vierge nous appelle à revenir à l’essentiel. Elle nous invite à la prière 
et à la conversion. Elle nous dit que Dieu existe, et que nous devons nous tour-
ner vers Lui. C’est en Lui que nous trouverons notre liberté »7.

5	 Cf. A. Tambourgi, 2010, op. cit., p. 17.
6	 Cf. G. Biziyaremye, 2023, op. cit., p. 30.
7	 Cf. D. Montagna, 7 visites remarquables de la Vierge à l’humanité, 2017,
	 https://fr.aleteia.org/2016/08/14/les-7-visites-de-la-vierge-a-lhumanite/, [29.02.2024].



SEPTIÈME CHAPITRE

– 312 –

À l’occasion de l’ouverture du Jubilé du 150ème anniversaire des appari-
tions de Lourdes, Ivan Dias revient sur cette crise mondiale qui a tant boule-
versé le monde à presque tous les niveaux. Il explique qu’il est clair qu’un grand 
trouble parcourt le monde. Les peuples se soulèvent, les guerres, les droits de 
l’homme sont bafoués, les révolutions se succèdent pendant que dans l’extrême 
misère, des peuples meurent de faim, pendant que d’autres sentent leurs for-
ces politiques se dissoudre et leurs forces nerveuses craquer dans l’extrême 
abondance. Voilà pourquoi ce qui se passe à travers le monde pour que Marie, 
Mère de Dieu et notre Mère, Marie montée aux Cieux, Reine des Anges, pro-
clamée Reine de l’Univers par le Pape Pie XII et Mère de l’Église par Paul VI,  
vienne si souvent nous rendre visite, au milieu de signes extraordinaires et 
parfois même terrifiants. Il est temps d’écouter, il est temps de se réveiller  
et de se tourner vers l’Église du Christ, Lumière des Peuples, vers sa Mère  
et notre Mère, qui nous parle pour mieux nous conduire à son Fils, Jésus-
Christ, Notre-Seigneur. En fait, ce qui se déroule sous nos yeux, c’est ce qu’an-
nonce la parabole de la maison bâtie sur le roc et de la maison bâtie sur le sable 
: lorsque viennent la pluie, les vents, la tempête, la première résiste pendant 
que la seconde s’écroule... Les derniers Papes ont annoncé le renouveau, le 
printemps de l’Église, la civilisation de l’Amour, mais c’est Marie qui triom-
phera de toutes les résistances, car c’est par Marie que nous allons à Jésus. Tout 
au long de l’histoire du salut, la Vierge Marie s’est manifestée à plusieurs repri-
ses en différents lieux du monde, à des personnes de différentes cultures, afin 
de sauver le monder. Car ce dernier, le rappelle Cardinal Ivan Dias, se trouve 
terriblement englouti dans le marais d’un sécularisme qui veut créer un mon-
de sans Dieu; d’un relativisme qui étouffe les valeurs permanentes et immua-
bles de l’Evangile; et d’une indifférence religieuse qui reste imperturbable face 
au bien supérieur des choses qui concernent Dieu et l’Eglise8. Le monde est 
aujourd’hui devant la lutte finale entre l’Eglise et l’Anti-Eglise, entre l’Evangile 
et l’Anti-Evangile ». Une chose toutefois est certaine: la victoire finale est à Dieu 
et cela se vérifiera grâce à Marie, la Femme de la Genèse et de l’Apocalypse, 
qui combattra à la tête de l’armée de ses fils et filles contre les forces ennemies  
de Satan et écrasera la tête du serpent9.

8	 Cf. I. Dias, Lourdes : Ouverture du Jubilé du 150e anniversaire des apparitions, Rome 
2007, p. 2.

9	 Cf. Ibid.



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 313 –

On dirait que ces apparitions de la Vierge Marie à notre temps sont repla-
cées dans l’ensemble du dessein de Dieu. Dans son livre intitulé « Apparition »,  
Louis Lochet disait : « Si Dieu l’a envoyé chez nous, c’est parce qu’elle désirait 
venir répandre sur cette pauvre terre les marques de sa tendresse maternel-
le. C’est pour manifester la gloire inépuisable de son Fils, qui rayonne sur sa 
Mère et la rend resplendissante de grâce, en la faisant non seulement rachetée, 
mais rédemptrice avec lui »10. Le même auteur continua en soulignant que 
tout cela est tourné vers nous. Le Fils est venu sur la terre et la Vierge est de-
venue sa Mère pour nous. Il a marché sur nos chemin et elle s’est offerte avec 
lui pour nous sauver. Il a été glorifié dans la Résurrection et son Ascension et 
elle l’a suivi par son Assomption pour nous ouvrir le chemin du ciel. Elle vient  
à nous encore pour nous montrer en elle les bienfaits de la Rédemption, pour 
nous inviter par la conversion du coeur à y avoir part. Tout cela a été préparé 
pour nous, dirigé vers nous par l’Amour infini de Dieu, manifesté en Jésus et 
répandu dans le coeur de Marie11.

Les apparitions mariales à Kibeho, survenues entre 1981 et 1989 au Rwan-
da, peuvent être interprétées comme une réplique culturelle et spirituelle aux 
défis auxquels la société rwandaise était confrontée à cette époque. Ces mani-
festations célestes transportaient des messages d’une profondeur spirituelle, 
morale et culturelle visant à toucher les cœurs des Rwandais et à apporter une 
réponse à la crise profonde qui sévissait dans leur communauté.

7.2. Un message théologique pour une nation en crise

Dans sa déclaration portant jugement définitif sur les faits dits « apparitions de 
Kibeho », Mgr Misago, évêque du diocèse de Gikongoro, affirme que le temps 
fort de ces apparitions s’est achevé en 1983. Tout ce qui s’est dit ou fait à Kibeho 
après cette date n’a, en réalité, rien apporté de nouveau, ni du point de vue des 
messages, ni de celui des signes de crédibilité. Ainsi, les deux premières années 
d’apparitions, 1982 et 1983, constituent la période décisive pour quiconque 
souhaite comprendre ce qui s’est réellement passé et se forger un jugement 
éclairé. C’est également durant cette période que les éléments essentiels du 
message de Kibeho ont été communiqués, récapitulés, et que les apparitions 

10	 Cf. L. Lochet, 1957, op. cit., pp. 27-28.
11	 Cf. Ibid., p.28.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 314 –

pour la plupart des voyants ont pris fin12. À partir du contenu de ce message, 
tel que présenté dans la déclaration de l’évêque de Gikongoro13, nous allons 
analyser la portée théologique en révélant à quels besoins spécifiques de la 
société rwandaise des années 1980 Marie répondait.

7.2.1. La prière, la conversion, la foi : clés de la renaissance intérieure

Marie invite avec insistance à : Prier avec le cœur, Se convertir sincèrement, 
Retrouver une foi vivante, et non une simple routine rituelle. 

À une époque où l’indifférence religieuse gagnait du terrain, et où la divi-
sion communautaire s’installait lentement mais sûrement, ce message apparaît 
comme un véritable appel au réveil spirituel. À l’image de son Fils Jésus-Christ 
au début de sa mission (Mc 1, 5), la Mère du Verbe lance à ses enfants un cri 
d’urgence : « Convertissez-vous tant qu’il en est encore temps »14. Elle déplore 
que « les hommes ne prient pas ; et même parmi ceux qui prient, beaucoup 
ne prient pas comme il faut ». Par ses voyantes, elle exhorte à prier beaucoup 
sans cesse et sans hypocrisie pour le monde, à apprendre aux autres à prier, 
et même à prier à la place de ceux qui ne prient pas15. Elle demande de prier 
particulièrement pour l’Église, qui connaîtra de grandes tribulations16. Ce 
message est un appel pressant au retour sincère à Dieu, un retour authentique 
qui seul peut fortifier l’âme face aux épreuves à venir. Marie exprime aussi 
une profonde inquiétude devant l’état spirituel de l’humanité : « Le monde se 
porte très mal » (« Ngo isi imeze nabi cyane »)17, il court à sa perte, risquant de 
tomber dans un gouffre (« Ngo isi igiye kugwa mu rwobo »)18, symbolisant une 
plongée dans des malheurs innombrables et incessants. Elle dénonce la rébel-
lion contre Dieu (« ubu isi yarigometse »)19 et la multiplication des péchés. 

L’absence d’amour et de paix, tant au Rwanda que dans les sociétés moder-
nes, est mise en lumière. Sans une conversion véritable, avertit-elle, l’huma-
nité s’engage vers une chute irrémédiable. Ce message souligne l’urgence d’un 

12	 Cf. A. Misago, 2001, op. cit., p. 16, no 3-4.
13	 Cf. Ibid., p. 5-6.
14	 Cf. Ibid., p.5. no 1.
15	 Cf. Ibid., no 6.
16	 Cf. Ibid., p.6, no 10.
17	 Cf. Ibid., p.5. no 2.
18	 Cf. Ibid.
19	 Cf. Ibid.



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 315 –

changement intérieur profond, condition nécessaire pour éviter la perdition 
collective et retrouver la voie de la réconciliation avec Dieu.

7.2.2. Un avertissement prophétique

Marie a révélé aux voyantes une vision bouleversante : un fleuve de sang, des 
cadavres, des scènes de violences extrêmes. Ce message, peu compris à l’épo-
que, prend une dimension prophétique à la lumière du génocide de 1994. Elle 
suppliait les Rwandais de se repentir et prier sans cesse, sinon un grand mal-
heur viendra.

Dans sa prophétie, la Mère du Verbe annonçait que la foi et l’incroyance 
émergeraient insidieusement, sans que personne ne s’en aperçoive. La décla-
ration épiscopale précise : « La foi et l’incroyance viendront sans qu’on s’en 
aperçoive, « Ngo ukwemera n’ubuhakanyi bizaza mu mayeri ». » Cette parole 
mystérieuse, répétée plusieurs fois par la Vierge à Alphonsine au début des 
apparitions, devait être transmise aux hommes20. Elle avertissait que ces forces 
spirituelles, bien que subtiles, auraient un impact profond sur la société. Face 
à cette réalité, les Rwandais étaient invités à renforcer leur prière et leur dévo-
tion mariale, notamment par une récitation régulière et sincère du Chapelet 
des Sept Douleurs21.

La tristesse profonde de la Vierge, porteuse de ce message prophétique, 
est particulièrement visible lors de l’apparition du 15 août 1982. Les voyantes 
témoignent avoir été surprises de la voir pleurer ce jour-là. Marie est profon-
dément affligée par l’incrédulité et l’impénitence des hommes. Elle déplore 
la mauvaise conduite caractérisée par la dissolution des mœurs, les dissen-
sions, la complaisance dans le mal et la désobéissance continue aux comman-
dements divins22. Ce jour-là, les voyantes ont eu une vision de massacres, de 
corps abandonnés et d’un fleuve de sang. À l’époque, personne ne pouvait ima-
giner que de telles scènes se reproduiraient au Rwanda douze ans plus tard. 
Cette prophétie préparait les chrétiens à ne pas désespérer face au génocide, 
mais à voir ces épreuves comme un appel à la purification et à une conversion 
authentique.

20	 Cf. Ibid., p.5. no 4.
21	 Cf. Ibid., p. 5, no 7.
22	 Cf. Ibid., p. 5, no 3.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 316 –

Lors de l’apparition du 25 juin 1982, la Vierge annonça à Alphonsine qu’el-
le reviendrait le 15 août, jour de sa fête de l’Assomption. Beaucoup espéraient 
un miracle et des foules nombreuses, venues de tout le pays et des pays voisins, 
se rassemblèrent à Kibeho. Ce jour-là, devant plus de dix mille personnes, les 
voyantes Alphonsine, Nathalie et Marie-Claire eurent des visions terrifiantes :  
elles pleuraient, claquaient des dents et tremblaient. Elles virent des « têtes 
décapitées », un « fleuve de sang », des personnes s’entretuant, des cadavres 
abandonnés sans sépulture. Ces malheurs étaient, selon elles, la conséquence 
du manque de foi et de l’hypocrisie des croyants. La foule fut marquée par la 
peur, la panique et la tristesse. L’apparition dura près de huit heures, mais cha-
que voyante la vivait individuellement, les deux autres priant et chantant des 
cantiques. L’extase de chacune se terminait par une chute lourde sur la tribune. 
Le contexte politique instable a fortement influencé les premières réactions 
aux apparitions et leur interprétation par la population. Au sens prophétique, 
ces messages annonçaient des violences à venir, ce qui prend une signification 
particulière dans le contexte des troubles politiques de l’époque. Sur le plan 
politique, ils ont aussi marqué les consciences et influencé les réactions ulté-
rieures.

Dans sa déclaration finale sur les apparitions de Kibeho, l’évêque de Gikon-
goro note :

Justement en jetant un regard rétrospectif pour considérer des propos te-
nus par certains voyants à Kibeho, ou bien des comportements typiques 
manifestés par eux à certains moments, on ne peut s’empêcher de penser 
de prime abord que les grands malheurs qui se sont abattus cette dernière 
décennie sur le Rwanda et même sur des pays limitrophes, ont l’air d’avoir 
été prédits à Kibeho pendant les apparitions, d’une façon ou d’une autre. 
Il en est de même pour des drames vécus par notre Eglise ces derniers 
années, surtout en 1994 et dans la suite23.

On pourrait se demander si les apparitions de Kibeho ont réellement pu 
atténuer la cruauté des événements de 1994 et contribuer au processus de ré-
conciliation qui a suivi.

En principe, oui — elles en avaient le potentiel. Les apparitions de la Vierge 
Marie à Kibeho (1981–1989) ont transmis des avertissements prophétiques 
puissants et des appels pressants à la conversion. La Vierge appelait les Rwan-

23	 Cf. Ibid., p.9.



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 317 –

dais à vivre dans l’amour, l’unité et la réconciliation, tout en les avertissant 
d’une tragédie imminente s’ils persistaient dans la haine, la division et le pé-
ché. Marie annonçait explicitement « une rivière de sang », « des gens qui s’en-
tretueront » et « des souffrances inimaginables ». Son message insistait sur la 
prière, la repentance, la conversion du cœur et le retour aux valeurs humaines 
et divines authentiques. En principe, ces messages portaient en eux la capacité 
de prévenir ou d’atténuer l’ampleur et la cruauté du génocide de 1994, si la 
société les avait accueillis et mis en pratique — tant au niveau personnel que 
collectif. Malheureusement, les appels de Kibeho furent largement ignorés, 
rejetés ou tournés en dérision par une grande partie de la société rwandaise,  
y compris par certains responsables politiques et religieux. Les tensions mora-
les, sociales et ethniques continuèrent donc de s’aggraver, jusqu’à atteindre le 
point culminant de la tragédie de 1994.

Après le génocide, cependant, les apparitions de Kibeho sont devenues une 
source significative — quoique progressive et indirecte — de guérison et de ré-
conciliation pour le Rwanda. Le message de Kibeho et le sanctuaire lui-même 
sont devenus des lieux de renouveau spirituel, invitant au pardon et à l’unité 
nationale. Les pèlerinages à Kibeho ont offert aux fidèles des occasions de  
conversion personnelle, de prière et de réconciliation communautaire. L’ima- 
ge de Marie comme Notre-Dame des Douleurs et Mère de la Compassion  
a apporté un profond réconfort à une nation meurtrie par une souffrance in-
dicible. Ce qui fut d’abord un appel à la repentance resté sans réponse avant le 
génocide est devenu, par la suite, un symbole puissant d’espérance, de contri-
tion et de renaissance morale. Ainsi, bien que les apparitions de Kibeho n’aient 
pu empêcher la catastrophe — en raison de l’incrédulité et de l’indifférence 
humaines — elles demeurent aujourd’hui une fondation spirituelle durable 
pour la guérison, le pardon et la réconciliation dans le parcours du Rwanda 
après le génocide.

7.2.3. La souffrance, un mystère chargé d’espérance

Le message de Kibeho ne nie pas la souffrance : il la reconnaît, l’honore et la 
transfigure. Marie enseigne que la souffrance peut unir à Dieu, porter le salut, 
et ne doit pas être rejetée mais offerte. Dans un contexte rwandais marqué 
par des tensions sociales, économiques et politiques croissantes, ce message 
offrait une lumière dans l’obscurité. La souffrance, inévitable dans la condition 



SEPTIÈME CHAPITRE

– 318 –

humaine, constitue un passage nécessaire vers la gloire céleste. Marie déclare 
à Nathalie : 

« Personne n’arrive au ciel sans souffrir ». Ou encore : « L’enfant de Marie 
ne se sépare pas de la souffrance ». Mais la souffrance est aussi un moyen 
d’expier pour le péché du monde et de participer aux souffrances de Jésus 
et de Marie pour le salut du monde. Les voyants ont été invités à vivre ce 
message d’une façon concrète, à accepter la souffrance dans la foi et la 
dans joie, à se mortifier (« kwibabaza ») et à renoncer aux plaisirs (kwi-
gomwa) pour la conversion du monde. Kibeho est ainsi un rappel de la 
place de la croix dans la vie du chrétien et de l’Eglise24. 

Selon les voyants, ce message ne cible ni un individu ni une époque précise, 
mais s’adresse à toute l’humanité. Mgr Misago souligne dans sa déclaration : 

Quand on analyse les propos tenus par les voyants de début, il ressort clai-
rement que pour eux la Vierge Marie n’est pas venue à Kibeho pour donner 
des enseignements nouveaux, mais pour rappeler, avec la clarté voulue, 
ce que nous avions oublié ; pour nous réveiller, secouer nos consciences, 
nous avertir, nous rappeler à nos devoirs d’enfants de Dieu, nous ramener 
dans le droit chemin, nous inciter à amender nos vies. Bref, elle est venue 
spécialement pour travailler à notre relèvement spirituel, en vue du salut. 
Marie notre Mère ne peut pas laisser ses enfants se perdre. Et ce qui l’af-
flige beaucoup, c’est notre aveuglement et endurcissement du cœur25.

Dans l’histoire de l’Eglise les apparitions reconnues ont souvent été un si-
gnal d’alarme pour inviter le monde à se convertir. Elles ont eu pour rôle de 
secouer les consciences assoupies pour les maintenir en éveil, dans l’attente 
de la Parousie du Christ. Elles ont été des rappels pressants adaptés à la situa-
tion spirituelle d’une époque26. Leur message actualise la Bonne Nouvelle de 
l’Évangile. Marie rappelle que la prière et la pénitence sont toujours d’actualité. 
Elle supplie, exhorte, pleure, menace et réclame la pénitence. Le mot « prier »  
revient comme un leitmotiv : prier pour les pécheurs, les prêtres, le pape, et  
la réunification des Églises. Elle demande aussi la construction d’églises, la  

24	 Cf. Ibid., p. 5. no 5.
25	 Cf. Ibid., p. 6.
26	 Cf. J.B. Gahamanyi, Première lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare le 30 

Juillet 1983, 2ème partie no 2.



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 319 –

réalisation de statues, d’images et de médailles à son effigie. Aucune appari- 
tion mariale n’apporte une révélation nouvelle ; elle confirme toujours une 
vérité déjà révélée, car la révélation divine a trouvé son accomplissement en  
Jésus-Christ, et est close avec lui27. Marie n’apparaît que pour ramener ses en-
fants à Dieu, à la Parole, à ce que Jésus a enseigné dans l’Évangile.

Ainsi, si une apparition mariale n’est pas centrée sur le Christ, elle ne peut 
être authentique. Connaître la vérité sur Marie aide à connaître la vérité sur 
son Fils, Jésus, Rédempteur de l’humanité, car « Marie nous conduit toujours 
à Jésus »28. C’est pourquoi il n’est pas juste transformer Marie en « héroïne » 
sans jamais parler de son Fils. La liturgie nous rappelle que tout se fait par le 
Christ, avec le Christ, pour le Christ : « Je suis le chemin, la vérité et la vie ; nul 
ne vient au Père que par moi » (Jn 14, 6). Mais « le chemin le plus court, le plus 
direct, le plus tendre et le plus heureux pour parvenir au Christ est : la Vierge 
Marie elle-même ».

7.3. Une réponse culturelle aux besoins des Rwandais

7.3.1. La culture au cœur du message

Les apparitions mariales de Kibeho ne sont pas seulement un phénomène spi-
rituel, elles sont profondément enracinées dans la culture rwandaise. Marie 
s’exprime en Kinyarwanda, utilise des symboles familiers et évoque des valeurs 
centrales telles que la famille, l’amour, le respect et la solidarité, qui structurent 
la société rwandaise. Ces apparitions influencent et enrichissent la culture lo-
cale sans la transformer radicalement, s’intégrant harmonieusement aux tra-
ditions et sensibilités propres au Rwanda. Elles créent ainsi un lien étroit entre 
foi et culture, renforçant les croyances tout en respectant l’identité culturelle.

7.3.2. Un rappel aux valeurs ancestrales

Marie invite au retour à des valeurs fondamentales telles que l’ubumuntu (hu-
manité), la solidarité communautaire et le respect d’autrui. Dans un contexte 
où les tensions ethniques s’intensifient, ce rappel à l’unité morale et culturelle 

27	 Cf. A. Tambourgi, 2010, op. cit., pp. 17-18.
28	 Cf. CDF, Normes procédurales pour le discernement des apparitions ou révélations pré-

sumées, Vatican, 25 fevrier 1978. paragraphe no 3.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 320 –

est vital. À Kibeho, elle exhorte à revenir aux bonnes mœurs, aux bonnes cou-
tumes, cultiver les vertus et les valeurs évangéliques.

Avec les progrès du monde moderne, la crise sociale se manifeste égale-
ment en raison de la dégradation progressive des relations humaines qui ca-
ractérisaient autrefois les Rwandais, profondément enracinées dans leur cultu-
re et leur civilisation traditionnelles. Byanafashe, l’un des historiens rwandais, 
explique que la crise sociale que traverse aujourd’hui le Rwanda n’est pas due 
à la fatalité. Elle est intimement liée la dégradation lente des relations socia-
les rwandaises traditionnelles29. Mais en réalité, cette crise sociale n’est pas 
seulement liée à la dégradation des valeurs fondamentales de la société tradi-
tionnelle, mais également à leur disparition progressive. C’est ce que le gou-
vernement rwandais considère comme la perte des valeurs traditionnelles.  
Il explique que :

La solidarité entre les membres de la famille, le patriotisme, la bravoure, 
l’intégrité et l’honnêteté, le respect et la dignité, la tolérance et l’hospitalité, 
la culture de la paix, l’amour du travail, l’habitude du respect, la bonne 
tenue, la courtoisie, l’attachement inviolable aux traditions ancestrales, le 
dévouement au groupe allant jusqu’à l’abnégation et au sacrifice, l’affection 
fraternelle s’étendant à celle du pacte du sang, … Toutes ces valeurs sont 
aujourd’hui en perte de vitesse. Or, il a été démontré qu’un peuple qui 
ne puise pas sa force et ses références dans le passé de sa culture est voué  
à la disparition. C’est pourquoi les Rwandais doivent s’inspirer du com-
portement de leurs ancêtres tout en s’adaptant aux conditions actuelles, 
sans se laisser écraser par la conscience de la supériorité des autres. Ils 
doivent avoir des ambitions propres et salvatrices30.

Le message de la Mère du Verbe lors de ses apparitions à Kibeho, incitait 
aussi à redécouvrir les valeurs culturelles rwandaises basées sur la solidarité, le 
respect de la vie et des autres, l’hospitalité, et l’entraide communautaire. Mu-
gesera, l’un des écrivains rwandais, énumère certaines d’entre elles, affirmant 
que les Rwandais traditionnels favorisaient: «ubutwari» (courage), «ubugabo» 
(bravoure), «ubucuti» (amitié), «ubwitange» (abnégation), etc. Ils partageaient 
les mêmes clans dans lesquels on cultivait «ubuvandimwe» (fraternité), «ubu-
mwe» (unité) et «ubusabane» (serviabilité). Plusieurs autres circonstances  

29	 Cf. D. Byanafashe, 1997, op. cit., p. 3.
30	 Cf. République du Rwanda, MPPFG, 2005, op. cit., p.7.



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 321 –

renforçaient les valeurs de solidarité « gufashanya », de bon voisinage « ubu-
turanyi », et de convivialité « urugwiro ». On cultivait l’amitié « ubucuti » par 
toutes sortes de dons et de contres dons, y compris les inter-mariages. On s’en-
traidait à travers l’échange de différents services : dans les travaux de champs 
« guhingirana », de construction « kubakirana », de portage des malades « 
guhekerana abarwayi », et de secours mutuels « gutabarana »31.

Le meme auteur ajoute que les Rwandais partageaient les mêmes cultes, les 
mêmes rites, les mêmes us et coutumes, les mêmes mythes, fables et légendes. 
L’univers mental-psychologique et religieux – était le même […] Tout le monde 
recherchait les valeurs positives comme la noblesse « ubupfura », la générosité 
« ubuntu », l’amour « urukundo », la tolérance « ubworoherane », le patriotisme 
« ishyaka », la confiance « ubwizerane » et la perspicacité « ubushishozi ». On 
demandait à chacun de cultiver et d’avoir de la patience « kwihangana », de 
l’équité « ubutabera », de la générosité « ubuntu », de la sagesse « ubwenge » et 
du coeur « umutima ». Le culte de la vérité était recherché « ukuri », comme 
aussi la bonne manière « uburere », la probité « ubunyangamugayo », la dignité 
et la noblesse du coeur « ubupfura »32.

Meme si tout n’était pas parfait, parce qu’ on pouvait rencontrer des valeurs 
négatives comme de la jalousie « ishyari », de l’avarice « ubugugu », de la lâ-
cheté « ubugwari », de la perversité « ubutindi » de la méchanceté « ubugome »,  
la félonie ou la trahison « ubugambanyi », la gourmandise « ubusambo », la 
gloutonnerie « inda nini », la lâcheté « ububwa » la mauvaise éducation « ubu-
rumbo », le mensonge « ikinyoma », l’intrigue « ubutiriganya », la paresse et la 
fainéantise « ubunebwe », la division « amacakubiri », la hargne « umushiha » 
et la cupidité « irari ry’ibintu »33, l’objectif des valeurs culturelles rwandais tra-
ditionnels était d’inciter chacun à faire le bien et le dissuader le mauvais com-
portement ou du mal34. Ces mauvais comportements étaient interdits par des 
tabous35. Ces derniers jouaient un rôle éducatif, rejetant les comportements 
indésirables, incitant chacun à cultiver les valeurs positives et renforçant les 
idéaux de la société rwandaise. Transmis oralement de génération en géné-
ration, ils représentaient une construction culturelle façonnée par les besoins 

31	 Cf. A. Mugesera, De la destructions des valeurs rwandaises fondamentales, in Dialo- 
gue : les cahiers lumière et société, No 13, Kigali, 1999, pp. 179-180.

32	 Cf. Ibid., p. 180.
33	 Cf. Ibid.
34	 Cf. NURC / Itorero ry’Igihugu, s.d., op. cit., p.15.
35	 Cf. Ibid., p. 44.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 322 –

et croyances du peuple. Bien que certains aient perdu de leur influence avec 
la modernisation, ils demeurent un pilier essentiel de l’identité culturelle du 
Rwanda qu’on devrait sauvegarder.

Après l’ouverture du Rwanda à d’autres cultures, certaines valeurs négati-
ves ont progressivement supplanté les valeurs positives, lesquelles, pourtant 
profondément enracinées dans la culture rwandaise, se sont effondrées sous 
l’impact des divisions politiques et sociales. En appelant à un retour à la foi 
chrétienne et aux pratiques religieuses telles que la prière, le jeûne et l’humilité, 
la Vierge Marie réaffirmait également l’importance des vertus culturelles tradi-
tionnelles, en les liant à la spiritualité chrétienne. Dans un pays où les tensions 
ethniques entre Hutu et Tutsi étaient déjà palpables, la Mère du Verbe a lancé 
un appel à la paix, à l’unité, à l’amour fraternel entre tous les Rwandais sans 
distinction et à la réconciliation. Les Rwandais avaient besoin d’un renforce-
ment de leurs valeurs culturelles. C’est ainsi que la Mère du Verbe a insisté sur 
ces valeurs rwandaises considérées comme fondements de la reconstruction et 
du renforcement de la communauté rwandaise.

7.3.3. Une inculturation équilibrée

Marie n’appelle pas à rejeter la culture traditionnelle, mais à l’éclairer à la lu-
mière de l’Évangile. Cette inculturation saine préserve ce qui est bon dans la 
tradition et transforme ce qui blesse l’homme. Le rappel aux valeurs culturel-
les traditionnelles s’adresse aussi bien aux citoyens qu’aux agents pastoraux, 
engagés dans une évangélisation respectueuse des cultures locales. L’évangé-
lisation au Rwanda a parfois été marquée par des méthodes qui ont ignoré la 
richesse culturelle locale, entraînant une forme d’imposition culturelle et un 
manque de respect des traditions. En soulignant cette lacune, Misago révèle 
ce qui suit : 

L’évangélisation a été marquée par des méthodologies qui n’ont pas tou-
jours pris en compte la richesse et la complexité des cultures locales. Les 
erreurs commises, comme l’imposition culturelle et le manque de respect 
pour les traditions locales, ont parfois entravé l’inculturation authentique 
du christianisme. Une approche plus respectueuse et inclusive aurait pu 
faciliter une meilleure intégration de la foi chrétienne dans le tissu cultu-
rel rwandais. Il existe un lien très étroit entre évangélisation et cultures. 
Inculturer l’Evangile signifie l’insérer ou plutôt l’incarner dans une culture 



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 323 –

locale déterminée, de manière que se réalise entre les deux une interaction 
et une symbiose permanentes36.

Le même auteur ajoute que :

Au Rwanda, l’oeuvre d’évangelisation n’a pas suffisamment tenu en consi-
dération l’héritage culturel. Dans l’accueil de l’évangile, il eut une erreur de 
tabula rasa qui n’a pas marqué de faire une entorse grave dans la manière 
dont les Rwandais ont integré les valeurs évangéliques. L’attitude officielle 
des missionnaires semble avoir été de condamner tout en bloc, sans aucu-
ne explication37.

Une approche plus inclusive aurait facilité une meilleure intégration de 
la foi chrétienne dans le tissu culturel rwandais. L’évangélisation authentique 
implique une interaction permanente entre Évangile et culture, évitant l’atti-
tude de tabula rasa qui a pu marquer l’accueil de la foi, parfois perçu comme 
une condamnation systématique de la culture locale. Le rappel de Marie à un 
retour aux valeurs culturelles traditionnelles invite tous les agents pastoraux, 
c’est-à-dire tous ceux impliqués dans l’évangélisation, à mener une évangélisa-
tion authentique et respectueuse des cultures locales.

Examinons quelques exemples d’évangélisation respectueuse des cultures 
locales, d’abord pour les missionnaires étrangers, puis pour les missionnaires 
locaux.

L’évangélisation ne doit jamais être un acte d’imposition culturelle. Le mis-
sionnaire est appelé non pas à imposer, mais à proposer l’Évangile dans le 
respect et le dialogue avec la culture locale. Cela exige une attitude d’humilité, 
d’écoute et d’apprentissage. Concrètement, cela signifie : Apprendre et utiliser 
les langues locales, tout en appréciant les expressions traditionnelles de la foi, 
de la sagesse et de la prière. Collaborer étroitement avec les responsables et 
les agents pastoraux locaux : l’évangélisation est une mission partagée, non 
une entreprise individuelle. Respecter le rôle et l’autorité des anciens et des 
conseils communautaires, souvent gardiens des valeurs morales et spirituelles. 
Intégrer les symboles, gestes et coutumes locales dans la liturgie et la catéchèse, 
lorsqu’ils sont compatibles avec la foi chrétienne. Éviter de présenter le chris-
tianisme comme une religion “occidentale” ; aider plutôt les fidèles à décou-

36	 Cf. A. Misago, 1987, op. cit., p. 9.
37	 Cf. Ibid., p. 13.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 324 –

vrir sa dimension universelle et sa capacité d’incarnation dans chaque culture. 
Ainsi, le missionnaire devient un serviteur du dialogue, apprenant du peuple 
et cherchant avec lui comment l’Évangile peut illuminer, purifier et élever la 
culture sans l’effacer.

Pour les missionnaires locaux (Rwandais) et les Agents Pastoraux (Prê-
tres, catéchistes, religieux, laïcs engagés et tous ceux impliqués dans l’évangé-
lisation), évangéliser au sein de sa propre culture ne consiste pas à copier les 
autres, mais à incarner l’Évangile dans le contexte culturel qui est le sien. Cela 
suppose une foi enracinée dans la vie et la sagesse du peuple. Concrètement, 
cela signifie : Valoriser et utiliser la sagesse traditionnelle, notamment les pro-
verbes, les contes et les récits populaires, pour illustrer les vérités évangéliques 
dans la catéchèse et la prédication. Respecter et intégrer les pratiques cultu-
relles qui reflètent les valeurs évangéliques, telles que la réconciliation com-
munautaire, l’hospitalité, la solidarité et le respect des anciens. Faire preuve 
d’humilité, en évitant de mépriser sa propre culture ou de lui préférer sans 
discernement des modèles étrangers. Promouvoir des formes inculturées de 
liturgie, incluant les chants, la musique, les instruments et les danses loca-
les (par exemple, la danse Intore offerte “pour le Roi”), comme expressions 
authentiques de louange. Aider les fidèles à discerner, afin de reconnaître ce 
qui, dans leur culture, est en harmonie avec l’Évangile et ce qui doit être purifié 
ou abandonné à la lumière du Christ. Ainsi, les évangélisateurs locaux contri-
buent à rendre la foi pleinement rwandaise et véritablement chrétienne — une 
foi qui parle la langue du peuple, célèbre son identité, et transforme la culture 
de l’intérieur.

7.3.4. Protection de la langue et de l’identité

Le fait que Marie parle en Kinyarwanda est un acte fort : une affirmation du 
génie culturel rwandais, un appel à protéger, transmettre et honorer la langue 
maternelle. « Marie parle notre langue ; Dieu nous connaît par notre nom. » 
Presque partout ailleurs en Afrique,la colonisation a considérablement modi-
fié les pratiques linguistiques répandues pour diverses raisons. Mais lorsque 
de nombreux pays africains ont accédé à l’indépendance, c’est-à-dire entre les 
années 1960 et 1980, l’Afrique a été caractérisée par un mouvement de ré-
cupération linguistique. Le Rwanda n’y a pas échappé. La langue maternel-
le rwandaise, le Kinyarwanda a dû d’abord céder la place au Swahili sous le  



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 325 –

protectorat allemand (1898–1916) pour besoins administratifs pressants. Puis 
il fut contraint de céder la place aux Français sous tutelle belge (1916–1962). 
Jusqu’en 1978, la loi du plus fort, couplée à la mondialisation, repousse le ki-
nyarwanda loin derrière. La cohabitation des trois langues n’est donc pas très 
pacifique38. C’est ainsi qu’entre 1978 et 1990 la langue maternelle fut rappelée 
à remplir ses tâches, d’où le retour en force du kinyarwanda. La réforme de 
1978 préconisait de former les enfants rwandais dans leur langue pour une 
meilleure compréhension de la matière et, par conséquent, de meilleurs résul-
tats et un ancrage profond dans leur culture. 

Ce mouvement de récupération linguistique peut être compris comme 
une invitation mariale adressée à tous les Rwandais : aimer et parler leur lan-
gue. Les apparitions de Kibeho, qui se sont déroulées sur une période de huit 
ans, du 28 novembre 1981 au 28 novembre 1989, s’inscrivent dans un contexte 
plus large de renaissance culturelle et linguistique du Rwanda entre 1978 et 
1990. Cette période a été marquée par un regain d’intérêt pour le Kinyarwan-
da, langue nationale, symbole de l’identité et de la mémoire collectives. Dans 
ce cadre, les apparitions de Kibeho peuvent être interprétées non seulement 
comme un phénomène religieux, mais aussi comme un vecteur de renforce-
ment de l’identité culturelle. En invitant les Rwandais à l’amour et au respect 
de leur langue, ces messages mariaux ont contribué, consciemment ou non, 
à la préservation du Kinyarwanda, moteur de cohésion sociale et pilier de 
l’identité nationale. Ainsi, la dimension spirituelle des apparitions rejoint une 
dimension socioculturelle : protéger la langue nationale devient un acte de 
fidélité à la mémoire collective et à l’appel de Marie pour l’unité et la dignité 
du peuple rwandais.

7.3.5. Un message de Marie aux gouvernants : justice, fidélité  
            et dignité humaine 

Constatant que l’autorité politique détenait l’ensemble du pouvoir dans le pays, 
la Mère du Verbe a délivré un message à Kibeho, s’adressant aux gouvernants. 
Ce message, qu’elle a jugé nécessaire à cette époque, répondait aux défis ma-
jeurs du pays, marqué par de nombreuses difficultés, notamment des pertes 
humaines inexpliquées, la corruption, l’avidité et l’infidélité. Voyons ce mes-
sage :

38	 Cf. E. Ntakirutimana, 2012, op. cit., p. 5.



SEPTIÈME CHAPITRE

– 326 –

Vous tous, les gouvernants : Vous avez le pouvoir d’être les représentants 
des hommes. Ne tuez pas, mais sauvez. Ne soyez pas des gourmands, sa-
chez partager avec les autres. Ne soyez pas infidèles à la parole donnée, en 
trahissant (guhemukira) ceux qui veulent mettre le doigt sur vos propres 
fautes. Je vous le dis et vous le redis : Quand bien même vous agiriez mal-
honnêtement (guhemukira) envers qui que ce soit à cause de son amour 
pour les hommes, de sa lutte pour la dignité de la personne humaine, de 
son souci pour le bien-être des autres, de son zèle pour le bien tout court, 
ou de son ardeur dans l’amour de Dieu, toutes les mesures que vous pren-
drez contre lui ne le feront pas disparaître totalement (ntacyo azaba)39.

La période 1981–1989 au Rwanda est marquée par des tensions ethni-
ques croissantes, des difficultés économiques et sociales, ainsi qu’une centra-
lisation importante du pouvoir politique. Les pertes humaines inexpliquées 
et la corruption évoquées dans le message reflètent ces crises sociales. Dans 
ce contexte fragile, Marie comme médiatrice morale s’est adressée aux diri-
geants pour rappeler leur responsabilité morale et spirituelle. Elle incarne 
un guide éthique, rappelant les valeurs chrétiennes fondamentales : respect 
de la vie, justice, fidélité et amour du prochain. L’invitation à « ne pas tuer »  
et à « partager » touche à des valeurs traditionnelles africaines de solidarité  
et de cohésion communautaire, particulièrement importantes dans une so-
ciété en tension. Le message dénonce l’avidité, la trahison et l’infidélité à la 
parole donnée (« guhemukira »), des réalités visibles dans le fonctionnement 
politique et administratif de l’époque. Il invite les dirigeants à voir leur pouvoir 
comme un service, pas comme un privilège personnel. 

Marie exhorte les dirigeants à respecter ceux qui défendent la dignité hu-
maine et le bien commun. Elle affirme que les actions malhonnêtes ne peuvent 
jamais annihiler totalement le bien (« ntacyo azaba »), soulignant l’invinci-
bilité morale de la justice et de la vérité. Même face aux abus de pouvoir, le 
message inspire confiance dans la persistance du bien et de la justice, fondée 
sur des principes divins. Les dirigeants sont invités à gouverner avec intégrité, 
à protéger la vie humaine, à partager les ressources et à rester fidèles à leurs 
engagements. Le peuple est encourageux à défendre la dignité humaine et  
à résister moralement à la corruption et aux abus, en s’appuyant sur des valeurs 
spirituelles et culturelles partagées. Le message de Marie à Kibeho entre 1981 

39	 Cf. A. Misago, 1991, op. cit., p. 627



KIBEHO, UNE REPONSE DU CIEL AUX CRIS D’UN PEUPLE (1981–1989)

– 327 –

et 1989 se révèle profondément prophétique : il appelle donc à une gouver-
nance responsable et morale face à des crises sociales et politiques majeures. 
Théologiquement, il rappelle que le pouvoir doit servir le bien commun et res-
pecter la dignité humaine. Culturellement, il réaffirme des valeurs africaines 
de solidarité et de justice, offrant un repère moral dans une période de tension 
et de corruption croissante.

Conclusion

À travers ce chapitre, il apparaît que les apparitions de Kibeho sont une pé-
dagogie divine adaptée à une nation en crise. Marie n’offre pas seulement des 
paroles spirituelles abstraites : elle enseigne, avertit et console selon les be-
soins spécifiques des Rwandais, dans leur langue, leur culture et leur contexte 
historique.

Le message marial conjugue foi, conversion et prière avec une dimension 
prophétique et culturelle : il rappelle les valeurs ancestrales, protège la lan-
gue et l’identité, et exhorte les gouvernants à agir avec justice et dignité. La 
souffrance y est comprise comme un mystère chargé d’espérance, offrant une 
lumière pour la renaissance intérieure et collective.

Kibeho devient ainsi un modèle de réponse divine incarnée, où le Ciel 
dialogue avec la terre, où la grâce s’adapte à la culture, et où la foi se traduit en 
engagement moral et social. Les apparitions montrent que Dieu entend les cris 
de son peuple et y répond par la miséricorde, l’éducation et la réconciliation.





– 329 –

CONCLUSION GENERALE

L’objectif principal de cette oeuvre était d’explorer le sujet suivant : «Les appa-
ritions mariales de Kibeho (1981–1989) : foi, culture et mission en dialogue ». 
À travers ce sujet, il s’agit de comprendre comprendre comment la rencontre 
entre le Ciel et la terre du Rwanda a façonné une nouvelle manière de croire de 
prier et de vivre la foi. Pour atteindre cet objectif, l’étude s’articule autour d’une 
approche à la fois théologique, culturelle et missionnaire. Elle met en lumière 
la façon dont le message venu du Ciel s’est exprimé dans le langage, les gestes 
et les symboles du peuple rwandais, révélant ainsi une véritable pédagogie di-
vine de proximité et d’inculturation. Afin d’approfondir cette réflexion, la pro-
blématique fondamentale guide le parcours de ce travail. Mais, cette question 
soulevée trouve progressivement sa lumière au fil des pages. Elle ne reçoit pas 
une réponse purement intellectuelle, mais le chemin d’intelligence spirituelle, 
là où la foi et la culture s’éclairent mutuellement. En parcourant les chapitres, le 
lecteur découvre que le message de Kibeho n’est pas seulement un événement 
mystique isolé, mais une véritable pédagogie divine adressée à tout un peuple 
– et, à travers lui, à l’humanité entière.

Le premier chapitre nous a introduits au cœur de la dynamique fonda-
mentale des apparitions de Kibeho : la rencontre entre le message du Ciel et la 
culture rwandaise. En observant la manière dont Marie s’est adressée au peu-
ple – à travers la langue, le ton, les gestes, les silences et même son apparence 
– nous avons découvert que son message ne s’est pas imposé de l’extérieur, 
mais qu’il s’est inculturé dans les formes de communication et de sensibilité 
propres au Rwanda. À Kibeho, le surnaturel n’a pas effacé l’humain : il l’a ha-
bité. La Vierge Marie, en parlant le kinyarwanda et en adoptant le ton d’une 
mère rwandaise, a choisi d’entrer dans l’univers symbolique d’un peuple, là où 



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 330 –

la parole est relation, où le geste est langage et où le silence est présence. Cette 
attitude révèle une pédagogie divine d’une rare finesse : Dieu parle non pas 
en surplomb, mais dans la langue du cœur de ceux qu’il aime. En Marie, la 
transcendance s’est faite proximité, et la foi s’est faite culture. Par elle, le mes-
sage universel de l’Évangile a pris les accents du Rwanda : il s’est enraciné dans 
une terre, une histoire, une mémoire collective. Ce processus d’inculturation 
manifeste que la grâce divine n’abolit pas les différences culturelles, mais les 
transfigure. Ainsi, à Kibeho, la foi chrétienne ne s’est pas présentée comme 
une rupture culturelle, mais comme l’accomplissement intérieur de la culture 
rwandaise, révélant sa capacité d’accueillir et de porter le mystère du salut. 
Cette inculturation du message marial a eu un impact profond sur la réception 
du message : les Rwandais n’ont pas seulement écouté avec leurs oreilles, mais 
avec le cœur. Ils ont reconnu, dans les attitudes de Marie, les gestes familiers 
d’une mère du pays ; dans sa voix, la gravité douce de celles qui enseignent par 
l’amour ; dans son silence, la densité du respect et de la méditation.

En définitive, ce chapitre nous a montré que Kibeho est un laboratoire 
spirituel et culturel où la foi et la culture dialoguent harmonieusement. L’ex-
périence vécue là-bas nous enseigne que la mission chrétienne ne consiste pas 
à imposer un modèle étranger, mais à reconnaître les semences de la Parole 
déjà présentes dans chaque peuple, chaque langue et chaque culture. Le mes-
sage de Kibeho apparaît ainsi comme une leçon d’incarnation : pour que la foi 
devienne vivante, elle doit épouser la chair des cultures humaines. En Marie, 
cette vérité prend visage : elle se fait rwandaise pour que le Rwanda devienne 
évangile vivant. En refermant ce premier chapitre, nous comprenons mieux 
que le dialogue entre la foi et la culture est non seulement possible, mais né-
cessaire pour que l’annonce chrétienne garde toute sa fécondité. Ce chapitre 
ouvre donc la voie à une réflexion plus large : celle de la mission. Dans le cha-
pitre suivant, nous verrons comment cette parole maternelle, enracinée dans 
la culture rwandaise, devient un appel à la conversion, à la compassion et à la 
réconciliation – un message qui dépasse les frontières du Rwanda pour tou-
cher l’humanité entière.

Le deuxième chapitre nous a permis d’approfondir une dimension essen-
tielle des apparitions de Kibeho : la valeur spirituelle et culturelle des gestes 
ordinaires. En étudiant les salutations et les adieux, nous avons vu comment 
le message marial s’inscrit dans un double héritage : celui de la tradition bi-
blique, où les salutations sont des lieux de bénédiction et de mission, et celui 
de la culture rwandaise, où ces mêmes gestes traduisent la dignité, la paix et la  



CONCLUSION GENERALE

– 331 –

solidarité communautaire. À travers ces gestes, Marie manifeste une pédago-
gie du respect. Elle entre avec discrétion dans la vie des voyantes, elle s’adres-
se à chacune selon son histoire, et elle se retire sans rompre la communion. 
En agissant ainsi, elle montre que l’annonce de la foi ne peut se dissocier de 
l’amour concret et du respect profond de l’autre. Les salutations et les adieux  
de Kibeho deviennent ainsi une école de mission : ils rappellent que la premiè-
re étape de toute évangélisation est l’accueil, et que la dernière est la bénédic-
tion. Dans ce mouvement d’entrée et de sortie, se dessine toute la dynamique 
du dialogue entre la foi, la culture et la mission.

Ce chapitre confirme que le message de Kibeho n’est pas une parole des-
cendue du Ciel sans visage humain, mais une expérience de rencontre : Dieu 
vient à la manière des hommes, parle dans leur langue, et salue selon leurs 
coutumes. En refermant cette réflexion, il devient clair que le respect et la ten-
dresse, vécus à travers les salutations et les adieux, ne sont pas des formes 
secondaires de la foi, mais son expression la plus humaine et la plus crédible. 
Ils préparent déjà la suite de notre parcours : comprendre comment cette pé-
dagogie relationnelle de Marie à Kibeho s’étend à l’ensemble de son message 
spirituel et missionnaire, appelant le Rwanda — et le monde — à la conversion 
du cœur et à la paix véritable.

Le troisième chapitre nous a conduit au centre symbolique du message de 
Kibeho : la famille comme miroir du mystère divin. En étudiant la structure et 
les valeurs de la famille rwandaise — hiérarchie, respect, solidarité, complé-
mentarité — nous avons compris combien cette institution est à la fois cultu-
relle et spirituelle. Elle forme le cœur du lien social, le lieu où l’on apprend la 
parole juste, le geste mesuré et le service des autres. Les mots employés lors des 
apparitions, “Mwana”, “Mugore”, “Nyina wa Jambo”, “Umubyeyi w’Imana”, ne 
relèvent pas du hasard : ils traduisent une inculturation parfaite du message 
marial. Marie se révèle en Mère, mais selon les codes du peuple qu’elle visite. 
Elle assume le langage de la maternité rwandaise pour manifester la maternité 
universelle de Dieu.

Dans ces mots, chaque Rwandais retrouve une part de lui-même : l’enfant 
aimé, la femme respectée, la mère honorée, le parent responsable. Kibeho de-
vient ainsi le lieu d’une révélation familiale, où le Ciel s’adresse à la Terre en 
langage de tendresse et de devoir. Cette perspective ouvre un horizon mis-
sionnaire : si Marie se manifeste dans la famille, c’est pour rappeler que la foi 
chrétienne doit transformer les relations familiales, réconcilier les générations, 
et bâtir la paix à partir des foyers. En ce sens, la famille rwandaise devient une 



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 332 –

icône du Royaume de Dieu, et le message de Kibeho, une parole de réconcilia-
tion adressée à toute l’humanité. La Mère du Verbe, “Nyina wa Jambo”, ensei-
gne que la vraie conversion commence là où l’on apprend à aimer comme en 
famille — avec douceur, respect et fidélité.

Le quatrième chapitre nous a permis de comprendre que l’art n’est pas seu-
lement un complément du message de Kibeho : il en est un élément consti-
tutif. La culture artistique rwandaise — chants, danses, objets et symboles 
— devient un vecteur missionnaire, un langage capable de transmettre la foi, 
d’éveiller le cœur et de favoriser la réconciliation. Les apparitions montrent 
que Dieu respecte et valorise les cultures dans lesquelles Il se manifeste. Marie 
utilise la musique, la danse et les symboles matériels pour enseigner et guider, 
tout en restant profondément enracinée dans les traditions rwandaises. Ainsi, 
l’art devient un pont entre le Ciel et la terre, un moyen concret d’inculturation 
et un instrument pour la mission. En combinant la langue, les gestes, la famille 
et l’art, Kibeho révèle une pédagogie divine complète : Dieu parle aux hommes 
à travers tout ce qui constitue leur monde — les mots, les relations, les œuvres, 
les rythmes et les formes.

Le cinquième chapitre, nous a montré clairement que Kibeho est une sour-
ce vive de transformation. Chaque dimension du message marial — la langue, 
les gestes, la famille, l’art — s’est incarnée dans la culture rwandaise, avec des 
effets à la fois spirituels, sociaux, culturels et missionnaires. La langue rwan-
daise a été revalorisée, la famille consolidée, l’art enrichi, et la foi renouvelée. 
Les valeurs de réconciliation, de solidarité et d’Ubuntu ont trouvé un écho 
concret dans la vie des communautés, et ont inspiré des actions sociales et ci-
viques guidées par la spiritualité. Kibeho montre que le divin peut parler dans 
la culture et à travers la culture, que la foi peut se transmettre par les mots, les 
gestes, les symboles et les œuvres artistiques, et que le message chrétien peut 
devenir missionnaire sans jamais imposer, simplement en incarnant l’amour et 
la tendresse. Enfin, les apparitions de Kibeho rappellent que l’Évangile n’est pas 
seulement une doctrine abstraite, mais une force vivante, capable de transfor-
mer les cœurs, de guider les familles, d’éclairer les communautés et d’inspirer 
un engagement éthique et social pour la paix et la réconciliation. Kibeho, véri-
table source vive, demeure un modèle de dialogue fécond entre foi, culture et 
mission, non seulement pour le Rwanda, mais pour le monde entier.

Le sixième chapitre de cet ouvrage nous a révélé que Dieu ne parle pas  
au-dessus des hommes, mais au milieu d’eux, dans leur langue, dans leurs  
gestes, dans leurs relations familiales, dans leur art et leur culture. Chaque 



CONCLUSION GENERALE

– 333 –

apparition révèle une pédagogie divine subtile : le Ciel s’incarne dans le quo-
tidien, le concret et le culturel, pour toucher le cœur et transformer la vie. Le 
message de Marie à Kibeho est ainsi un modèle de dialogue entre foi et culture :  
il respecte les codes locaux tout en transmettant un enseignement universel. 
La famille, le langage, l’art, les rituels et les fêtes deviennent des instruments de 
catéchèse, des vecteurs de mission et des moyens de réconciliation. L’impact 
de Kibeho dépasse le cadre spirituel pour toucher la culture, l’éducation, la 
solidarité, la justice sociale et la paix. Il illustre comment la foi, enracinée dans 
la culture, peut devenir une force de transformation personnelle, communau-
taire et nationale. Kibeho nous rappelle que la mission chrétienne est d’abord 
une rencontre incarnée, respectueuse et créative avec les peuples. Elle nous 
enseigne que l’Évangile se vit et se transmet par le langage du cœur, les gestes 
de tendresse, la beauté artistique, l’amour familial et la culture, afin de faire 
naître une foi vivante, ouverte à tous et profondément humaine.

Le dernier chapitre de cette dissertation clôt le parcours de Kibeho en 
montrant que les apparitions mariales sont une réponse aux besoins spirituels, 
culturels et sociaux du Rwanda. La pédagogie de Marie, son langage maternel, 
son attention à la culture et aux valeurs locales, son appel à la prière et à la 
conversion, constituent une réponse intégrale aux cris d’un peuple en quête 
de paix, de justice et de dignité. Kibeho illustre que la foi et la culture ne s’op-
posent pas, mais peuvent se rencontrer et se renforcer mutuellement. La lan-
gue, les gestes, la famille, l’art et les rites locaux deviennent des instruments 
de communication divine, permettant au message de toucher le cœur et de 
transformer la société. En fin de compte, Kibeho n’est pas seulement un lieu 
de dévotion ou d’histoire religieuse : c’est un modèle d’inculturation mission-
naire, de dialogue entre le Ciel et la terre, et de transformation spirituelle et 
culturelle. Il rappelle à tous que la foi authentique s’enracine dans l’homme 
concret, dans sa culture, dans sa famille, dans ses gestes et dans son cœur, tout 
en offrant des repères de justice, de paix et de réconciliation pour une société 
entière.

Cette étude a montré que Kibeho n’est pas un souvenir du passé, mais une 
source vive qui continue d’irriguer la foi du Rwanda et du monde. Le message 
de Marie demeure actuel : il appelle à la conversion du cœur, à la prière sin-
cère, à la compassion et à la redécouverte du lien sacré entre Dieu et l’homme. 
Dans une époque marquée par la rupture, la violence et la perte de sens, Ki-
beho rappelle que le dialogue entre le Ciel et la terre reste possible — à condi-
tion d’écouter, d’aimer et de vivre la foi avec un cœur simple. Enfin, cette étude 



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 334 –

ouvre une perspective eschatologique : Kibeho n’est pas seulement un souvenir 
du passé, mais un signe prophétique pour l’avenir de l’Afrique et du monde. 
C’est un appel à vivre la foi comme une lumière incarnée, à témoigner de la 
tendresse de Dieu dans nos cultures, et à faire de chaque peuple une demeure 
du Verbe. Ainsi, les apparitions mariales de Kibeho apparaissent comme une 
alliance sacrée entre le Ciel et la terre du Rwanda, entre la Mère et ses enfants, 
entre la foi et la culture. Dans ce dialogue fécond, la mission de l’Église trouve 
son visage africain, maternel et universel.



– 335 –

BIBLIOGRAPHIE

I.	 LES SOURCES PRINCIPALES

1.	 Écriture sainte
•	 Verbum Bible Bibiliya Ntagatifu, 2 ème édition, Pallotti-Presse, Kinshasa, 

1993.
•	 La Bible de Jérusalem, trd., française ed., École biblique de Jérusalem, Paris, 

1998.
•	 Isezerano rishya, Editions Pallotti- Presse, Kigali, 1999.

-----------------
2.	 Documents du Magistère de L’Église

2.2. Magistère Conciliaire
•	 Concile Vatican II, Constitution dogmatique « Lumen Gentium » sur l’Église, 

Rome, (21 novembre 1964) : AAS 57 (1965), 5-67.
•	 Concile Vatican II, Constitution pastorale « Gaudium et Spes  » sur l’Église, 

Rome, (7 décembre 1965) : AAS 58 ( 1966), 1025-1115.

2.3. Magistère des Papes
2.3.1. Les Lettres Encycliques
•	 Jean XXIII, Lettre-Encyclique « Princeps Pastorum », sur les missions, clergé 

autochtone, et participation des laïcs … (28 novembre 1959) : AAS 51 (1959), 
833-864.

•	 Jean-Paul II, Lettre Encyclique « Redemptoris Mater », sur la Bienheureuse 
Vierge Marie dans la vie de l’Église en marche (25 mars 1987) : AAS 79 (1987), 
361-433.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 336 –

•	 Jean-Paul II, Lettre Encyclique « Redemptoris Missio », sur la valeur perma-
nente du précepte missionnaire, Rome (7 décembre 1990)  : AAS 83 (1991), 
249-340.

•	 Jean-Paul II, Lettre-encyclique « Slavorum Apostoli », à l’occasion du onzieme 
centenaire de l’oeuvre d’evangelisation des saints Cyrille et Méthode, (2 juin 
1985) : AAS 77 (1985), 779-813. 

2.3.2. Les Exhortations Apostoliques
Jean Paul II, Exhortation apostolique « Familiaris Consortio » sur les taches de la 

famille chrétienne dans le monde d’aujourd’hui, Rome (22 novembre 1981) : 
AAS 74 (1982), 81-191.

Jean-Paul II, Exhortation apostolique post-synodale « Christifideles Laici », sur la 
vocation et la mission des laïcs dans l’Église et dans le monde (30 décembre 
1988) : AAS (1989), 393-521.

Paul VI, Exhortation Apostolique « Evangelii Nuntiandi», sur l’évangélisation dans 
le monde moderne, Rome (8 dècembre 1975) : AAS 68 (1976), 5-76.

2.3.3. Les Messages Papaux (les Audiences générales, les Méditations et les Ange-
lus)

•	 Benoît XVI,   Audience générale, « Marie, Mère de Dieu  », Libreria Editrice 
Vaticana, 02 janvier 2008, https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/
audiences/2008/documents/hf_ben-xvi_aud_20080102.html, [29.12.2023]. 

•	 J.Paul II, Discours : la rencontre avec les jeunes au Stade Amaho, le 8 septembre 
1990. https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/speeches/1990/septem-
ber/documents/hf_jp-ii_spe_19900908_giovani-kigali.html, [02.03.2025].

2.4.  Documents de la Curie Romaine
•	 Congrégation pour la Doctrine de la Foi, Normes procédurales pour le discerne-

ment des apparitions ou révélations présumées, Rome, (25 février 1978 ) : AAS 
70 (1978), 441-445.

•	 Catéchisme de l’Eglise Catholique (CEC), Libreria Editrice Vatica, Cité du Vati-
can 1992.

-----------------
3.	 Conferences Épiscopales 

3.1.  Rwanda
•	 Conférence épiscopale du Rwanda (CEPR), Igitabo cy’umukristu, Pallotti-

Presse, Kigali 1993



BIBLIOGRAPHIE

– 337 –

•	 Diosezi ya Gikongoro, Tugendere hamwe, Amabwiriza y’Umwepiskopi kubyere-
keye imikorere n’imibereho y’amaparuwasi, Pallotti-Presse, Kigali 2004.

•	 Évêques catholiques du Rwanda, Lettre pastorale, Justice pour tout homme,  
Kigali, 1990.

•	 Évêques catholiques du Rwanda, Lettre pastorale pour le carême: la paix et la 
réconciliation des rwandais, Kigali, 1993. 

3.2. Ailleurs
•	 National Conference of Catholic Bishops, Behold your Mother Woman of Faith, 

A Pastoral Letter on the Blessed Virgin Mary, United States of America, 1973.

-----------------
4.	 Sources sur les apparitions mariales

4.1.  Concernant les apparitions à Kibeho
4.1.1. Documents de l’Église locale
•	 Gahamanyi J.B., Première lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare 

1983.
•	 Gahamanyi J.B., Deuxième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare 

1986.
•	 Gahamanyi J.B., Troisième lettre pastorale sur les événements de Kibeho, Butare 

1988.
•	 Misago A., Déclaration de l’Évêque de Gikongoro portant jugement définitif sur 

les faits dits « apparitions de Kibeho » , Gikongoro 2001. 
•	 Secrétariat de l’Evêché du Diocèse de Gikongoro, les Apparations de Kibeho : 

une brève présentation, éléments de documentation, Gikongoro 2004.

4.1.2. Diaires des voyantes (Les archives du Sanctuaire de Kibeho)
•	 Le Diaire de Mumureke Alphonsine, 1981–1982, Archives du Sanctuaire de  

Kibeho, Rwanda, pp. 1-18. 
•	 Le Diaire de Mukamazimpaka Nathalie, 1982, Archives du Sanctuaire de Ki-

beho, Rwanda, pp. 1-57.
•	 Le Diaire de Mukangango Marie Claire, 1982–1983, Archives du Sanctuaire  

de Kibeho, Rwanda, pp. 41-58.

4.1.3. Les documents publiés sur les apparitions de Kibeho
4.1.3.1.  Les travaux académique
•	 Jakacki A., Apparitions de la « Mère du Verbe » à Kibeho, (Rwanda, 28.11.1981–

28.11.1989), (thèse de doctorat ), Pallotti-Presse, Kigali 2013.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 338 –

4.1.3.2. Les publications
4.1.3.2.1. Les livres
•	 Bahujimihigo K., Bikira Mariya Nyina wa Jambo. Ubutumwa yatangiye i Ki-

beho, PallottiPresse, Kigali 2012.
•	 Biziyaremye G., Marie Mère du Verbe : Dimensions théologiques du titre « Mère  

du Verbe » dans les apparitions de Kibeho, I.P.N. Kigali-Rwanda, 2è Édition 2023.
•	 Fondation Notre Dame de Kibeho, Amategeko yihariye y’umuryango w’aboge-

zabutumwa ba Nyina wa Jambo, Kigali, 2024.
•	 Ilibagiza I., Notre Dame de Kibeho, D.G diffusion (France), 2010.
•	 Ilibagiza I., et Erwin S., Our Lady of KIBEHO: Mary Speaks to the World from 

the Heart of Africa, Hay House, Inc., New York 2008.
•	 Misago A., Les apparitions de Kibeho au Rwanda, Facultés Catholiques de 

Kinshansa, Kinshansa, 1991.
•	 Mumureke A., Les apparitions de Kibeho : Témoignage inédit d’Alphonsine Mu-

mureke, recueilli par Mundere Aloys, Kibeho Sanctuary, Pallotin Presse Ltd, 
2022.

•	 Ruzindaza C., The Fascinating Story of Kibeho: Mary’s Prophetic Tears in Rwan-
da, Blessed Hope Publishing, 2022.

•	 Sinayobye E., I Kibeho, Isiyasabanye n’Ijuru: Ubutumwa Nyina wa Jambo ya-
tangiye mu bimenyetso, Edition du Sanctuaire Notre Dame de Kibeho/Pallotti 
Presse Ltd, Kigali, 2020.

•	 Sinayobye E., La Mère du Verbe à Kibeho : Un charisme de renouvellement spi-
rituel pour notre temps, Edition du Sanctuaire Notre Dame de Kibeho/Pallotti-
Presse, Kigali 2015.

4.1.3.2.2. Les articles et les revues
•	 Armogathe J.R., Notre-Dame de Kibeho, signe d’espérance pour l’Afrique, Com-

munio 2021/1 N° 273, pp. 118-122.

4.1.3.2.3. Les témoignages
•	 Nyombayire F., Témoignage oral sur l’impact des apparitions mariales de Kibeho 

sur la musique traditionnelle rwandaise et la composition de son chant Mwami-
kazi w’isi n’ijuru, Entretien personnel, Allemagne, 02 mars 2025.

4.2. Concernant des autres apparitions de Marie dans le monde
4.2.1. Les livres
•	 Barthe, Édouard. Pourquoi je crois à l’apparition de La Salette. 3e éd., plus com-

plète. Paris : Nouvelle Librairie Catholique, Victor Sarlit, 1862.



BIBLIOGRAPHIE

– 339 –

•	 Bay F., Les plus célèbres apparitions de la Sainte Vierge ; Collection Transmettre-
Communication et cité, 2000.

•	 Bonnet-Eymard B., Notre-Dame de Guadalupe et son image merveilleuse de-
vant l’histoire et la science, Guadalupe 1980.

•	 Graham A.E., Compendium of Miraculous: An Encyclopedia of Revelation, Ma-
rian Apparitions, and Mystical Phenomena, United States of America, 2013. 

•	 Hubert de Torcy, Les apparitions de la Vierge Marie : Fatima – Portugal, 1915–
1917, Il est vivant !, no. 251 (juillet-août 2008).

•	 Laurentin R., The Apparitions of the Blessed Virgin Mary today, Paris, 1991.
•	 Laurentin, René. Lourdes : histoire authentique des apparitions. Vol. 2, L’enfance 

de Bernadette et les trois premières apparitions : 7 janvier 1844–18 février 1858. 
Paris : Lethielleux, 2002.

•	 Lochet L., Apparitions, : présence de Marie à notre temps, Desclée de Brouwer, 
1957. 

•	 Polak-Pałkiewicz E., Bitwa o Gietrzwałd, Tryumf Królowej, Wydawnictiwo AA, 
Kraków, 2018.

•	 Roussel R., Les Pèlerinages, Paris : Presses Univeritaires de France, 1972.

4.2.2. Les articles et les revues
•	 De Torcy, Hubert. Les apparitions de la Vierge Marie : Fatima – Portugal, 1915-

1917. Il est vivant ! no. 251 (juillet-août 2008) : 38.
•	 Dias I., Lourdes : homélie du Cardinal Ivan dias, préfet de la congrégation pour 

l’évangélisation des peuples, lors de l’Ouverture du Jubilé du 150e anniversaire 
des apparitions, Rome, 2007, pp. 1-2.

•	 Marlène A.L., « Les apparitions et leur histoire », Archives de sciences sociales 
des religions, no 116, Éditions de l’EHESS, Toulouse 2001, pp. 53-66.

•	 Tambourgi A., Le phénomène des apparitions de Marie, In D. Couture, M. Ha-
melin, & L. Melançon (Eds.), Le bulletin l’autre Parole, Centre de Copie BP 
Papillon, no 125, 2010, pp. 17-20.

4.2.3. Les études 
4.2.3.1. Mariologie
4.2.3.1.1. Les livres
•	 À Kempis T., The Imitation of Mary, United States of America, 1948.
•	 Buflet J., Un signe dans le ciel, Crasset, Paris, 1997, p.240.
•	 Bunson M. R., John Paul II’s Book of Mary, aux Etats Unis d’Amérique, 1996.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 340 –

4.2.3.1.2. Les articles et les revues
•	 Jugie M., « La mort et l’Assomption de la Sainte Vierge dans la tradition des cinq 

premiers siècles », (Suite et fin.), Revue des études byzantines, no 143, 1926,  
pp. 281-307.

•	 Kagame A., «Ode à la Vierge Immaculée» en: A. Abble et al., Les prêtres noirs 
s’interrogent, Cerf, Paris 1956, pp. 261-264.

4.2.3.2. Théologie
4.2.3.2.1. Les livres
•	 Mbonyintege S., Pour qu’ils aient la vie en plénitude. D’une religion pour la vie 

à la plénitude de vie en Jésus Christ chez les Rwandais, Thèse de Doctorat, Uni-
versité Pontificale Grégorienne, Rome 1983.

•	 Ndorma O.O., Christologie dans la tradition de l’Eglise : Le sens du Concile 
d’Ephèse, Institut Œcuménique, Almowafaqa Rabat au Maroc, 2019.

4.2.3.2.2. Les articles et les revues
•	 Habimana P., L’Eschatologie comme point Culminant de la Religion Tradition-

nelle au Rwanda, UKSW Warszawa, Studia Pelplińskie. T. 49 (2016), pp. 87-99.

-----------------
5.	 Sources sur la culture

5.1. Sources anthropologiques et ethnologiques
5.1.1. Au Rwandaise
5.1.1.1.  Les livres
•	 Adekunle J.O., Culture and Customs of Rwanda, Greenwood Press, Westport, 

Connecticut, London 2007.
•	 Adriaenssens J., La parenté, le mariage et la famille, Butare, 1964.
•	 Bigirumwami A., Imihango n’imigenzo n’imiziririzo mu Rwanda, Nyundo, 

1974.
•	 Bizimana S., et Nkulikiyinka J.B., Le culte de Ryangombe au Rwanda :Une étude 

ethnographique, Musée royal de l’Afrique centrale, Tervuren (Belgique) 2018.
•	 Kagame A., Les organisations socio-familiales de l’ancien Rwanda, Éditions  

J. Duculot, S. A., Gembloux (Belgique), 1954.
•	 Laure J., Des vivres ou du Thé?: L’alimentation et les conditions de vie de familles 

rwandaises, Éditions de l’Orstom, Institut Français de Recherche Scientifique 
pour le Développement en Coopération, Collection Travaux et Documents no 
198, Paris 1986.



BIBLIOGRAPHIE

– 341 –

•	 Mbonimana G., Musique rwandaise traditionnelle, Butare, 1971.
•	 National Unity and Reconciliation Commission (NURC) / Itorero ry’Igihugu, 

Rwandan cultural values in national development, Kigali, s.d.
•	 Republic of Rwanda, Ministry of Sports and Culture, National culture heritage 

policy, Kigali 2015.
•	 Republika y’u Rwanda Perezidansi ya Republika, Ubumwe bw’abanyarwanda :  

mbere y’abazungu n’igihe cy’ubukoloni no mu gihe cya repubulika ya mbere,  
Kigali, 1999.

•	 Republique du Rwanda, Constitution de la République Rwandaise, Kigali 
1978.

•	 Republique du Rwanda, Ministre à la Primature Chargé de la Promotion de 
la Famille et du Genre, Politique Nationale de Promotion de la Famille, Kigali, 
2005.

•	 Republique du Rwanda, Ministère des Finances et de la planification économi-
que, Service National de Recensement, 3ème Recensement général de la popula-
tion et de l’habitat du Rwanda au 15 août 2002, analyse des résultats, caractéris-
tiques socio-culturelles de la population, Kigali, 2005.

5.1.1.2. Les articles et les revues
•	 Bicamumpaka P., La famille rwandaise à l’épreuve des mutations multiples et 

continues, dans la Famille Communio, Revue Catholique Internationale,  
Edtions en Français pour le Rwanda, no 2(8), année 4, 2021.

•	 Byanafashe D., La famille comme Principe de Cohérence de la Société Rwandaise 
Traditionnelle, in : les cahiers lumière et société, no 6, Kigali, 1997.

•	 Galabert J.L., “Drawing on rwandan language fertile heritages”, Dans Home 
Grown Solutions Legacy to Generations in Africa: Memory and Reconcilia-
tion. Language, Culture and Development, édité par Tharcisse Gatwa/ Deo 
Mbonyinkebe, Vol. 2, Globethics.net Geneva, 2019.

•	 Kabanza F., Rwanda : découvrir une « littérature orale de famille »,dans la revue 
Études littéraires africaines (Association pour l’Étude des Littératures africai-
nes, Numéro 20, 2005, pp. 19-24.

•	 Mugesera A., De la destructions des valeurs rwandaises fondamentales, in Dia-
logue : les cahiers lumière et société, No 13, Kigali, 1999.

•	 Mukashyaka B., La famille en perspective sociale et éducative au Rwanda, dans 
la Famille Communio : Revue Catholique Internatinale, Edition en Français 
pour le Rwanda, no 2 (8) Année 4, 2021.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 342 –

•	 Nyombayire F., La famille au Rwanda aujourd’hui : Entre tradition, valeurs 
chrétiennes et vagues du présent, [Sans Editeur], Varsovie, 2021. p. 7.

•	 Piton F., Le papier conjure-t-il la menace ? Cartes d’identité, incertitude docu-
mentaire et génocide au Rwanda, Sociétés politiques comparées no 48, Paris 
2019.

•	 Rukamba I., « Le rite du culte des ancêtres (guterekera), prélude à la commu-
nion chrétienne », in Urunana n° 66, juillet 1989.

•	 Segahwege A., et Muzungu B., La femme, Les Cahiers Lumières et Société,  
n° 2, Kacyiru/Kigali, 1996.

5.1.2. Ailleurs 
5.1.2.1. Les livres
•	 Ayayo O., La famille africaine entre tradition et modernité, Aderanti Adepoju 

éd., La famille africaine. Politiques démographiques et développement. Kar-
thala, 1999.

•	 De la Toure C., Le langage des fleurs, 9e éd., Paris :Garnier Frères, 1861.
•	 Goffman E., La mise en scène de la vie quotidienne, 2ème tome, Les relations en 

public, Paris, Minuit, 1973. 

5.1.2.2. Les articles et les revues
•	 Holcman, R., « Responsabilité, irresponsabilité, pouvoir. Réflexions sur la rela-

tion hiérarchique », Revue française de gestion, vol. 196, no. 6, 2009, pp. 67-80.
•	 Kouakou Oi Kouakou B., Les salutations chez les Agni (côte d’ivoire) :communi-

cation, éducation et socialisation, dans le Rev. ivoir. anthropol. sociol. Kasa Bya 
Kasa, n° 38, Université Félix Houphouët-Boigny d’Abidjan 2018, pp. 147-165.

•	 Tshibilondi Ngoyi A., Rôle de la femme dans la société et dans l’Église : pour une 
justice et une réconciliation durables en Afrique, Revue Théologiques, Vol 23, 
no 2, Montréal 2015, pp. 203-228.

5.2. Sources historiques et contextuelles
5.2.1. Les livres
•	 Commission Nationale pour l’Unité et la Réconciliation (CNUR) Sous la di-

rection de Byanafashe D. et Rutayisire P., Histoire du Rwanda : Des origines à la 
fin du XXè siècle, Dépôt légal, 2ème édition, Kigali, 2016.

5.2.2. Les articles et les revues
•	 Mbonimana G., Le royaume du Rwanda des origines à 1900, Dans l’Histoire  

du Rwanda : Des origines à la fin du XXè siècle, Sous la direction de Byana-



BIBLIOGRAPHIE

– 343 –

fashe D., et Rutayisire P., Université Nationale du Rwanda, 1ère édition, 2011, 
pp. 85-172 et 2ème édition, Kigali, 2016.

•	 Muzungu B., Etat Rwandais pré-colonial, in Cahiers Lumière et Société, no 7, 
Kigali, 1997.

5.3. Études linguistiques rwandaises
5.3.1. Les livres
•	 Balinda et al., La langue kinyarwanda, son usage et impact dans les divers mé-

dias pendant la période 1990–1994 : une étude sociolinguistique, Kigali 1998.
•	 Hagumuburame, et al., Ikinyarwanda-Amashuriyisumbuye, Umwaka wa mbe-

re, Igitabo cy’umunyeshuri, English Press Ltd, Kigali 2017.
•	 Ministre des Sports et de la Culture, « Instructions du Ministre n° 001/2014 du 

08/10/2014 régissant l’Orthographe du Kinyarwanda » Kigali, 2014.
•	 Mugisha M.O et Karuranda E., Reka twige Ikinyarwanda : Let’s Learn Kiny- 

arwanda, Mother tongue series, Author House UK, 2021.
•	 Ngoboka J.P., Locatives in Kinyarwanda, University of KwaZulu-Natal, Dur-

ban, 2016.
•	 Ntakirutimana E., La langue nationale du Rwanda : plus d’un siècle en marche  

arrière, Note de recherche de l’Observatoire Démographique et Statistique 
de l’Espace Francophone/Université Laval, (Collection Note de recherche de 
l’ODSEF), Québec, 2012.

•	 Overdulve C. M., Apprendre la langue Rwanda, Berlin, Boston: De Gruyter 
Mouton, 1975.

•	 Republika y’u Rwanda, Minisiteri y’amashuri abanza n’ayisumbuye, ibiro biku-
ru by’ubushakashatsi bw’ubuhanga mu byo kwigisha, Gusoma, umwaka wa 
kane w’amashuri abanza, Kigali 1982.

•	 Rwanda Basic Education Board (REB), Ikinyarwanda, Igitabo cy’Umwarimu, 
Umwaka wa mbere w’amashuri abanza, Kigali 2013.

•	 Rwanda Basic Education Board (REB), Ikinyarwanda, Amashuri yisumbuye, 
Umwaka wa mbere, Igitabo cy’umunyeshuri, Kigali 2020.

•	 Rwanda Basic Education Board (REB), Ikinyarwanda, Amashuri nderabarezi, 
(TTC), Igitabo cy’umunyeshuri, Ishami rya siyansi n’uburezi & Ishami ry’imbo-
nezamubano n’uburezi, Kigali, 2020.

•	 Zorc R. D., and Nibagwire L., Kinyarwanda and Kirundi Comparative Gram-
mar, Dunwoody Press, 2007.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 344 –

5.3.2. Les articles et les revues
•	 Kanyamibwa M., Langue et éducation au Rwanda, TRANEL (Travaux Neuchâ-

lois de Lingustique), Butare 1996, no 26, 33-41.
•	 Niyomugabo C., La langue maternelle au Rwanda : un concept ambigu, (Ki-

gali Institute of Education, Rwanda), Synergies Afrique des Grands Lacs  
n°3 – 2014 pp. 145-153.

-----------------
6.	 Les ouvrages missiologiques portant sur l’inculturation
6.1. Au Rwanda
6.1.1. Les livres
•	 Murwanashyaka A., Inculturation de L’Évangile dans la culture traditionnelle du 

Rwanda à la lumière du Catéchisme de l’Église Catholique, Madrid 2019.
•	 Nothomb D., Un humanisme africain. Valeurs et pierres d’attente, Lumen Vitae, 

Bruxelles 1965.
•	 Rudakemwa F., L’évangélisation du Rwanda (1900–1959), L’Harmattan, France 

2005.

6.1.2. Les articles et les revues
•	 Gahonzire J., Les défis de la Nouvelle Evangélisation au Rwanda, in Servizio di 

Documentazione e Studi sulla Missione Globale (SEDOS) Vol. 46, no. 9/10, 
Rome 2014, pp. 232-233. 

•	 Gatare T., « La problématique de l’inculturation dans la perspective de la nou-
velle évangélisation », in Urunana n° 87, juillet 1997. 

•	 Mbonyintege S., « L’urgence de l’inculturation du message chrétien dans la tradi-
tion rwandaise », in Urunana n° 56, Pâques 1986.

•	 Misago A., «Évangélisation et culture rwandaise vingt ans après Vatican II», 
en: Conference Épiscopale du Rwanda, L’Église du Rwanda vingt ans après le 
Concile Vatican II (Pallotti-Presse, Kigali 1987, pp. 9-54.

6.2. Ailleurs
6.2.1. Les livres
•	 Champagne J.E., Manuel d’Action missionnaire, Editions de l’Université Ave-

nue Laurier Est, Ottawa, Ont, 1947.
•	 Seumois A.V., Introduction à la missiologie, Nouvelle Revue de Science Mis-

sionnaire, Schöneck-Beckenried, Saint Paul, Fribourg, Suisse, 1952.



BIBLIOGRAPHIE

– 345 –

•	 Penoukou E.J., Les Eglises d’Afrique. Propositions pour l’avenir, Ed. Karthala, 
Paris 1984.

•	 Ratzinger J., Le sel de la terre. Le christianisme et l’Eglise catholique au seuil  
du troisième millénaire, Flammarion/Cerf, Paris 1997.

6.2.2. Les articles et les revues
•	 Blaser K., « À quoi sert la missiologie ? », Journal des Missions Évangéliques 

160/1, 1985, pp. 21-28.
•	 Commission théologique internationale (CTI), « La foi et l’inculturation » : La 

Documentation catholique 86 (1989) 281-289, 11. 
•	 Spindler M., « Missiologie anonyme ou missiologie responsable », La Revue  

Réformée 34/1, 133, 1983, p. 25-36.
•	 Wiher H., Qu’est-ce que la missiologie ?, ThEv vol. 11, n°2, 2012, pp. 143-157.
•	 Zorn J.F., La missiologie. Émergence d’une discipline théologique, Genève, Labor 

et Fides, 2004.

II.	AUTRES SOURCES

•	 Habumuremyi E., and Uwamahoro C., A Bilingual Kinyarwanda-English and 
English-Kinyarwanda Dictionary, Kigali 2006.

•	 Iteraniro ngarukamwaka ry’Inama ya ba Guverineri b’urwunge rwa Banki 
nyafurika itsura Amajyambere, Amagambo yo kwiyambaza mu Kinyarwanda, 
Kigali, 2014.

•	 Munyaneza J.M.V., Enseignement de la conjugaison du verbe rwandais à l’école 
secondaire: Essai d’élaboration d’une méthodologie spéciale appropriée à la sec-
tion littéraire, Université Nationale du Rwanda, 2005.

•	 Ndahayo F., Isaha y’Isake, Kigali, Perdua Publishers, 2016.
•	 Rugengande J., Développement et Diversification de l’Enseignement Privé en 

Afrique Subsaharienne. L’Enseignement Privé au Rwanda, Louvain-la Neuve, 
2007.

•	 Twagilimana A., Historical Dictionary of Rwanda, Scarecrow Press, Inc, United 
States of America, 2007.

•	 Ukurikiyimfura W., L’éducation à la foi chrétienne dans la famille rwandaise, 
Nurt SVD, vol.153, no 1, 2023, pp. 315-332.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 346 –

•	 Uwimanimpaye D., Rôle de l’éducation à la paix dans le développement intégral 
de la personne : Cas des communautés d’APAX au Rwanda, Université de Fri-
bourg (Suisse), 2010.

•	 Vergote A., Le symbole, Revue Philosophique de Louvain Année 1959, no 54 
pp. 197-224.

•	 Wójtowicz K., La situation de la langue occitane, in Czasopisma Tom 8, Numer 
1, Université Jagellonne de Cracovie 2008, pp. 50-54.

III. SOURCES ELECTRONIQUES 

•	 AFRIQUE/RWANDA, L’avertissement de la Vierge à Kibeho est encore valide et 
concerne l’humanité toute entière” dit l’évêque de Gikongoro, Agence Fides, 30 no-
vembre 2006, https://www.fides.org/fr/news/8048 AFRIQUE_RWANDA_L_
avertissement_de_la_Vierge_a_Kibeho_est_encore_valide_et_concerne_l_
humanite_toute_entiere_dit_l_Eveque_de_Gikongoro, [01.03.2025].

•	 Amateka y’u Rwanda, L’éducation familiale du Rwanda Ancien, 2021, https://
amateka.net/leducation-familiale-du-rwanda-ancien/, [18.06.2024].

•	 Asiimwe M., La musique traditionnelle au Rwanda, In-house East Africa, 2015, 
https://www.musicinafrica.net/fr/magazine/la-musique-traditionnelle-au-
rwanda, [30.12.2023].

•	 Cf. Association Hozana, Kibeho : apparitions, messages, pèlerinage, prières,  
2025, https://hozana.org/miracles-et-apparitions/apparitions-mariales/kibeho, 
 [01.03.2025].

•	 Chaland C., La Vierge est-elle polyglotte ?, 2023, https://www.lepelerin.com/re-
ligions-et-spiritualites/questions-denfants/la-vierge-est-elle-polyglotte-4530, 
[19.02.2024].

•	 Centre National des Ressources Textuelles et Lexicales (CNRTL), Outils et Res-
sources pour un Traitement Optimisé de la Langue, 2012, https://www.cnrtl.fr/
definition/genitrice, [11.12.2023].

•	 Cuisenier J., « Organisation sociale », Encyclopædia Universalis, 2024,
	 https://www.universalis.fr/encyclopedie/organisation-sociale/2-niveaux-de-l-

organisation-sociale/, [01.08.2023].
•	 Dallaire Y., L’importance de la famille, le journal de Montréal, 2014, https://www.

journaldemontreal.com/2014/12/20/limportance-de-la-famille, [02.08.2023].
•	 De Bonnefon J., Toutes les apparitions : Rwanda Du 28 Novembre 1981 au 28 

Novembre 1989 Notre Dame de Kibeho, 2019, https://apparitionsdemarie.com/
category/apparitions-reconnues/, [22.05.2024]. 



BIBLIOGRAPHIE

– 347 –

•	 De Bonnefon J., Rwandan Family Relationships, 2018, https://elias.unix.fas.
harvard.edu/index.php/node/1677, [29.12.2023].

•	 Golooba-Mutebi F., Etre Hutu ou Tutsi n’est pas illégal, in The Pan African Re-
view, publish on January 9, 2022, https://panafricanreview.com/etre-hutu-ou-
tutsi-nest-pas-illegal/, [03.06.2024].

•	 Haack S., L’importance de la prise de parole en public, 2019, https://haack.fr/
limportance-de-la-prise-de-parole-en-public/, [10.01.2022].

•	 Habimana J.P, La Communication Traditionnelle dans la Société Rwandaise, 
2021, https://oeildhumanite.com/index.php/en/societe/item/309-la-commu-
nication-traditionnelle-dans-la-societe-rwandaise, [22.03.2024].

•	 F. Kamali, De la religion traditionnelle à la religion chrétienne au Rwanda : 
conflit entre deux cultures. Domination de la religion chrétienne, 2021, https://
oeildhumanite.com/index.php/en/societe/item/135-de-la-religion-tradition-
nelle-a-la-religion-chretienne-au-rwanda-conflit-entre-deux-cultures-domi-
nation-de-la-religion-chretienne, [03.03.2025].

•	 Korman R.,“Foi et Culture” Rwanda, 2011, https://doi.org/10.58079/tukv, 
[03.03.2025]

•	 Lessard S., « Notre-Dame des Douleurs, Kibeho, 1981-1989 », 2023, https://le-
verbe.com/idees/notre-dame-des-douleurs-kibeho-1981-1989/, [03.06.2024].

•	 Ludovic Frère L., Pourquoi Marie apparaît-elle ?, sanctuaire Notre-Dame du 
Laus, 2020, https://www.la-croix.com/Abonnes/Formation-biblique/Nou-
veau-Testament/Pourquoi-Marie-apparait-elle#:~:text=Elles%20permet-
tent%20donc%20une%20actualisation,dans%20chacune%20de%20nos%20
vies, [05.02.2024].

•	 Mukamuligo B., La Jeunesse rwandaise : Bâtisseurs de demain, 2024, https:// 
fr.igihe.com/La-Jeunesse-rwandaise-Batisseurs-de-demain.html, [03.03.2025].

•	 Montagna D., 7 visites remarquables de la Vierge à l’humanité, 2017, https: 
//fr.aleteia.org/2016/08/14/les-7-visites-de-la-vierge-a-lhumanite/, [29.02.2024].

•	 Ndikumana F., Rwanda : Le Kinyarwanda, une langue en voie de disparition,  
2016, https://www.jambonews.net/actualites/20160321-rwanda-le-kinyarwan-
da-une-langue-en-voie-disparition/, [10.03.2022].

•	 Niwejambo B., Menya uburyo bune bwo gusuhuzanya mu muco nyarwanda, 
Kigali, 2019, https://www.kigalitoday.com/umuco/umurage/article/menya-
uburyo-bune-bwo-gusuhuzanya-mu-muco-nyarwanda, [20.09.2023].

•	 Nkulikiyinka J.B., Musique et danses du Rwanda, 2006, https://music.africa-
museum.be/instruments/french/rwanda/rwanda.html, [02.01.2024].



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 348 –

•	 Pressenza C., L’interview avec Sidibe Aboubacar : Le rôle de la salutation dans les 
relations humaines, Conakry, Rep. de Guinée 2019, https://www.pressenza.com 
/fr/2019/07/le-role-de-la-salutation-dans-les-relations-humaines/, [15.01.2024].

•	 Quoist M., Citations joie et souffrance, proverbes souffrance et joie, https://cita-
tions.ouest-france.fr/theme/joie-souffrance-1482/, [03.04.2024].

•	 Ricciardo R., Redécouvrons le passé: 1953 /Les larmes de la Vierge Marie à Syra-
cuse (Italie): signe de la tendresse de Dieu envers l’humanité, 2003, https://www.
notrehistoireavecmarie.com/fr/esc/les-larmes-de-la-vierge-marie-a-syracuse-
signe-de-la-tendresse-de-dieu-envers-lhumanite/, [3.04.2024].

•	 Rugambwa G., Kibeho: le tourisme religieux perturbé, 2021, https://lecanape.
rw/kibeho-le-tourisme-religieux-perturbe/, dans la partie « les infrastructures 
d’accueil ne suffisent pas », [03.03.2025].

•	 Rugambwa G., Lieux du culte au Sanctuaire Notre-Dame de Kibeho, 2023, 
http://kibeho-sanctuary.com/fr/a-propos/lieux-du-culte.html, [06.11.2024].

•	 Sanctuaire Notre-Dame de La Salette, L’histoire, L’Apparition de la Vierge Ma-
rie, Salette 2023, https://lasalette.cef.fr/lhistoire/, [16.05.2024].

•	 Sanctuaire Notre Dame de Lourdes, The apparitions, Lourdes, 2022, https://
www.lourdes-france.org/en/apparitions/, [29.05.2024].

•	 Santuário de Fátima, Narrativa das aparições de Fátima, 2024, https://www.
fatima.pt/pt/pages/narrativa-das-aparicoes, [26.02.2024].

•	 Valduerteles I., Marie, le vrai chemin de la beauté, 2022, https://omnesmag.
com/fr/signatures/maria-vie-de-beaute/, [29.11.2023].

•	 Wix, Description d’un aspect culturel en particulier : La nourriture au Rwanda, 
https://jdanielcote.wixsite.com/rwanda-/nourriture-, [17.06.2024].

•	 Yoder K., À la découverte de Notre-Dame de Kibeho au Rwanda, la seule appa-
rition mariale approuvée en Afrique, Kigali, 2021, https://www.aciafrique.org/
news/3573/a-la-decouverte-de-notre-dame-de-kibeho-au-rwanda-la-seule-
apparition-mariale-approuvee-en-afrique, [10.9.2023]. 

•	 https://fr.aleteia.org/2020/06/21/il-y-a-1600-ans-le-concile-dephese, [13.09. 
2023].

•	 https://www.aude.fr/parler-loccitan, [28.02.2024].



– 349 –

Études et Documents Missiologiques
ed. Jarosław Różański OMI

  1.	 J. Różański, Misje a promocja ludzka według dokumentów soborowych  
i posoborowych oraz praktyki misyjnej Kościoła, Warszawa: Missio-Polonia 
2001.

  2.	 Ewangelia między tradycją a współczesnością afrykańską, J. Różański  
i P. Szuppe (red.), Warszawa: Missio-Polonia 2004.

  3.	 F. Jabłoński, Misjolodzy polscy. Informator, Warszawa: Missio-Polonia 
2005.

  4.	 I.P. Ropiak, Kult Najświętszej Maryi Panny Królowej Pokoju w Yamousso-
ukro na Wybrzeżu Kości Słoniowej, Warszawa: Missio-Polonia 2005.

  5.	 A. Halemba, Religious and ethical values in the proverbs of the Mambwe 
people (Zambia) – part I, Warszawa: Oficyna Wydawniczo-Poligraficzna 
„Adam” 2005.

  6.	 A. Halemba, Religious and ethical values in the proverbs of the Mambwe 
people (Zambia) – part II (Proverbs), Warszawa: Oficyna Wydawniczo-Poli-
graficzna „Adam” 2005.

  7.	 T. Atłas, Ruch charyzmatyczny w Republice Konga i jego wpływ na kształto-
wanie życia osobistego i społecznego, Warszawa: Missio-Polonia 2005.

  8.	 M. Midura, Wkład polskich misjonarzy i misjonarek w rozwój Kościoła kato-
lickiego w Senegalu, Warszawa: [bw] 2006.

  9.	 R. Szczodrowski, Misyjny wymiar życia i działalności matki Marii Teresy 
Linssen i zakonu Communio in Christo, Pelplin: Bernardinum 2006.

10.	 F. Jabłoński, Błogosławione stopy głoszących Dobrą Nowinę. Świętowojcie-
chowi misjonarze, Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefa-
na Wyszyńskiego 2007.

11.	 M. Rostkowski, La cooperazione dei laici all’attività missionaria delle Chie-
sa nell’insegnamento di Giovanni Paolo II, Varsavia: Missio-Polonia 2007.

12.	 P. Zając, Spotkania kultur. Katoliccy misjonarze i Ludność Rodzima w Ka-
nadzie w historiografii XIX i XX w., Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego 2007.



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 350 –

13.	 Polscy oblaci w służbie Polonii kanadyjskiej, W. Kluj i J. Różański (red.), 
Warszawa: Bernardinum 2007.

14.	 G. Krzyżostaniak, Inkulturacja obrzędów przejścia na Madagaskarze, War-
szawa: Missio-Polonia 2011.

15.	 Ojciec Marian Żelazek SVD, Ojciec Trędowatych – Father Marian Żelazek 
SVD, The Father of the Lepers, T. Szyszka (red.), Warszawa: Wydawnictwo 
Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 2008.

16.	 F. Jabłoński, Tradycja gnieźnieńskich krzyży misyjnych, Gniezno: Pryma-
sowskie Wydawnictwo Gaudentinum 2010.

17.	 F. Jabłoński, Apele i orędzia na Światowy Dzień Misyjny (1930–2010), Gnie-
zno: Prymasowskie Wydawnictwo Gaudentinum 2010.

18.	 F. Jabłoński, Terytoria misyjne w świetle Kongregacji Ewangelizowania Na-
rodów w 390. rocznicę jej powstania (1622–2012), Warszawa: Missio-Polo-
nia 2012.

19.	 K. Tyliszczak, Rola młodzieżowych Kursów Loreto w duszpasterstwie polo-
nijnym w Europie Zachodniej, Pelplin: Bernardinum 2012.

20.	 W. Kluj, Kształtowanie się podstawowych tekstów wiary w języku malga-
skim, Warszawa: Missio-Polonia 2012.

21.	 B. Dąbrowski, Specyfika ewangelizacji inkulturacyjnej grupy etnicznej Ba-
ganda na przykładzie diecezji Kasana-Luweero, Warszawa: Polskie Towa-
rzystwo Afrykanistyczne, Instytut Dialogu Kultury i Religii UKSW 2014.

22.	 W kręgu pracy polskich oblatów na Madagaskarze, G. Krzyżostaniak i J. Ró- 
żański (red.), Warszawa: Grapio 2012.

23.	 J. Różański, Misjonarze oblaci Maryi Niepokalanej na Madagaskarze (1980–
2010), Warszawa: Polskie Towarzystwo Afrykanistyczne 2012.

24.	 F. Jabłoński, Tradycja gnieźnieńskich spotkań rodziców misjonarzy (1993–
2012), Gniezno: [bw] 2012.

25.	 F. Jabłoński, Gnieźnieński Kościół misyjny i misjonarski, Gniezno: Pryma-
sowskie Wydawnictwo Gaudentinum 2014.

26.	 L. Kołodziejski, Działalność polskiego duchowieństwa na rzecz Polonii na 
terenie Anglii i Walii po II wojnie światowej, Warszawa: Instytut Dialogu 
Kultury i Religii, Wydział Teologiczny UKSW 2013.

27.	 M. Misiorowski, Ewangelizacja inkulturacyjna Pigmejów Baka w Kameru-
nie, Warszawa: Polskie Towarzystwo Afrykanistyczne-Instytut Dialogu Kul-
tury i Religii UKSW 2014.

28.	 M. Wrzos, Polskie czasopisma misyjne po II wojnie światowej. Studium mi-
sjologiczno-prasoznawcze, Poznań: Perfekt Druk 2013. 



– 351 –

29.	 M. Wrzos, Bibliografia polskich czasopism misyjnych. Lata 1945–2013,  
Poznań: Perfekt Druk 2014.

30.	 Oblackie czasopiśmiennictwo misyjne w Europie, M. Wrzos (red.), Poznań: 
Perfekt Druk 2015.

31.	 L. Nieścior, Kościół otwarty na ludy. Misyjna myśl Ojców Kościoła. Wybrane 
zagadnienia, Warszawa: Missio-Polonia 2011.

32.	 R. Szczodrowski, Misjonarze bez habitów. Sylwetki wybranych polskich mi-
sjonarzy świeckich, Coventry-Pelplin: Bernardinum 2015.

33.	 F. Jabłoński, Jak Akwila i Pryscylla… Świadectwa małżeństw pracujących na 
misjach, Gniezno-Warszawa: Missio-Polonia 2014.

34.	T . Szyszka, Redukcje jezuickie Maynas w Górnej Amazonii w XVII-XVIII wieku.  
Ujęcie historyczno-misjologiczne, Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego 2015.

35.	 J. Różański, Działalność polskich misjonarzy oblatów Maryi Niepokalanej  
w Kamerunie (1970–2010), Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardyna-
ła Stefana Wyszyńskiego 2015.

36.	 Misje ad gentes Zgromadzenia Misjonarzy Oblatów Maryi Niepokalanej, (red.) 
W. Kluj, J. Różański, Warszawa: Instytut Dialogu Kultury i Religii, Uniwersy-
tet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 2016.

37.	 Ekstremizm muzułmański – nowe wyzwanie do dialogu?, J. Różański (red.), 
Warszawa: Wydawnictwo Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
2016.

38.	 R. Zalewski, Szkoły Sobotnie jako wyraz troski Polskiej Misji Katolickiej w An- 
glii i Walii o polskich emigrantów, Warszawa: Instytut Dialogu Kultury i Religii, 
Wydział Teologiczny Uniwersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 2016.

39.	 F. Jabłoński, Małżeństwo i rodzina szkołą ewangelizacji: apostolstwa i misji, 
Rzeszów: Bonus Liber, Wydawnictwo i Drukarnia Diecezji Rzeszowskiej 2016.

40.	 F. Jabłoński, Misyjna świadomość Kościoła domowego. Studium misjologiczno-
pastoralne, Warszawa: Instytut Dialogu Kultury i Religii, Wydawnictwo Uni-
wersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego 2016.

41.	 R. Jaszczuk, Ewangelizacja kultur i inkulturacja Ewangelii w świetle dokumen-
tu końcowego IV Konferencji Generalnej Episkopatu Latynoamerykańskiego  
i posynodalnej adhortacji apostolskiej Jana Pawła II „Ecclesia in America”, 
Warszawa: Missio-Polonia 2012.

42.	 M. Wrzos, Główne idee teologiczne, historia i funkcje oblackiego czasopiśmien-
nictwa misyjnego w Polsce (1926–2016), Poznań: [Kuria Prowincjonalna Mi-
sjonarzy Oblatów Maryi Niepokalanej] 2016.

Études et Documents Missiologiques



LES APPARITIONS MARIALES DE KIBEHO (1981–1989) : FOI, CULTURE ET MISSION. . .

– 352 –

43.	E .R. Daniel, Franciszkańska koncepcja misji w złotym okresie średniowiecza, 
Poznań: Wydawnictwo Misjonarzy Oblatów M.N. „Misyjne Drogi” 2017. 

44.	 B. Michalski, Fundusz Papieskiego Dzieła Rozkrzewiania Wiary w służbie 
ewangelizacji, Warszawa; Missio-Polonia 2017.

45.	 A. Rezmer, Działalność misyjna diecezji pelplińskiej w świetle soborowych i po-
soborowych dokumentów Kościoła, Górna Grupa: Verbinum 2018.

46.	 Trójca Święta w kontekstach kulturowych, T. Szyszka (red.), Warszawa: Insty-
tut Dialogu Kultury i Religii, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
2018. 

47.	 J. Różański, Polscy oblaci w Kanadzie – duszpasterze polonijni i misjonarze 
(1896–2016), Pelplin: Bernardinum 2019.

48.	G . Adamiak, Realizacja idei misyjnej w diecezji płockiej w latach 1908–2015, 
Warszawa: Instytut Papieża Jana Pawła II w Warszawie 2020.

49.	 L. Bovio, Każdy kapłan jest z natury misjonarzem. Życie i myśl bł. Józefa Alla-
mano, Warszawa: Missio-Polonia 2020.

51.	 J. Różański, Misjologia i religioznawstwo na ATK/UKSW (1969–2019). Histo-
ria i dokumentacja, Pelplin: Bernardinum 2020.

53.	G . Adamiak, Realizacja idei misyjnej w diecezji włocławskiej w latach 1918–
2022, Włocławek: Teologiczne Towarzystwo Naukowe Wyższego Semina-
rium Duchownego we Włocławku 2024.

54.	 A. Wiński, Paradygmat nowej ewangelizacji w dokumentach i praktyce Kościoła 
na Kubie, Pelplin: Bernardinum 2023.

55.	 Jan Krawczyk, Misje karmelitów bosych w Burundi (1969–1985), Pelplin: Ber-
nardinum 2024.

56.	 Michał Kacprzyk, Recepcja idei misyjnej w diecezji kieleckiej w latach 1918– 
2024, Pelplin: Bernardinum 2025.



ÉTUDES ET DOCUMENTS MISSIOLOGIQUES

Walter Ukurikiyimfura, auteur de cet ouvrage « Les apparitions 
mariales de Kibeho [1981–1989] : Foi, culture et mission en dialo-
gue », est un prêtre catholique romain du diocèse de Byumba. Né le 
11 septembre 1982 dans le District de Burera, au sein de la paroisse 
Bungwe, il a suivi ses études primaires et secondaires avant d’entrer 
en 2006 au Grand Séminaire Propédeutique de Rutongo. Il a ensuite 
poursuivi les études philosophiques (2007–2009), obtenant un certi-
fi cat d’études philosophiques, puis les études théologiques (2009–
2014) au Grand Séminaire Saint-Charles Borromée de Nyakibanda, 
où il a reçu le baccalauréat en théologie de l’Université Urbaniana 
de Rome.

Ordonné prêtre diocésain le 15 août 2014, il a exercé son ministère à la paroisse Mutete comme vicaire 
paroissial et aumônier de la Commission diocésaine de la jeunesse. En 2016, il a été nommé curé de la 
paroisse Rushaki, tout en continuant son service comme aumônier diocésain de la Commission diocé-
saine de la jeunesse.

De 2021 à 2025, il a poursuivi des études supérieures en théologie à l’Université Cardinal Stefan Wyszyń-
ski de Varsovie (UKSW), où il a obtenu un doctorat en missiologie. Sa thèse s’intitule : « Les aspects cul-
turels des apparitions mariales de Kibeho (1981–1989). Une approche missiologique ». Il est également 
l’auteur de l’article « L’éducation à la foi chrétienne dans la famille rwandaise », publié dans Nurt SVD, 
revue semestrielle de missiologie et d’études religieuses (vol. 57, n°1, 2023, pp. 315-332).

LES APPARITIONS 
MARIALES DE KIBEHO 

(1981–1989) : 

FOI, CULTURE ET MISSION 
EN DIALOGUE

Walter 
Ukurikiyimfura

57

ISBN 978-83-8281-699-0

9 788382 816990 >

LES A
P

PA
R

IT
IO

N
S M

A
R

IA
LES D

E K
IB

EH
O

W
alter

 
U

k
u

r
ik

iyim
fu

r
a


	okladka_347,5x235-druk (1)
	01-07_Kibeho_01-352-druk_165x235
	12-16_okladka_353,6x241-druk

